
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

MIKSI PAAVALI KIELSI MIEHIÄ PEITTÄMÄSTÄ 
PÄÄTÄÄN JA KÄSKI NAISIA PEITTÄMÄÄN 

PÄÄNSÄ?  
Tulkinta jaksosta 1. Kor. 11:2–16 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Anne Mikkola 
Uuden testamentin eksegetiikan pro gradu -tutkielma 

Tammikuu 2017 



 
 
 



HELSINGIN YLIOPISTO − HELSINGFORS UNIVERSITET 

Tiedekunta/Osasto − Fakultet/Sektion 

Teologinen tiedekunta 
Laitos − Institution 

Eksegetiikan laitos 
Tekijä − Författare 

Anne Mikkola 
Työn nimi − Arbetets titel 

Miksi Paavali kielsi miehiä peittämästä päätään ja käski naisia peittämään päänsä? Tulkinta 
jaksosta 1. Kor. 11:2–16 
Oppiaine − Läroämne 

Uuden testamentin eksegetiikka 
Työn laji − Arbetets art 

Pro gradu -tutkielma 
Aika − Datum 

20.1. 2017 
Sivumäärä − Sidoantal 

142 
Tiivistelmä − Referat 

Tutkielmassa etsitään selitystä Paavalin tekstiin, jonka sisäisiä ristiriitaisuuksia aiemmassa 
tutkimuksessa ei ole kyetty tyydyttävästi selittämään. Tutkimuksen tavoitteena on identifioida 
sellainen muun tutkimuksen kanssa yhteensopiva, mutta tavallista monimuotoisempi 
ristiriitatilanne Korintissa, johon Paavalin teksti olisi johdonmukainen ja hänen teologiansa 
kanssa sopusoinnussa oleva vastine.  
 
Kirjallisuuskatsauksen jälkeen hyödynnetään tutkimusta Korintin sosiaalisesta ympäristöstä 
ja päädytään siihen, että Paavalin kirjeen yleissanoma on anti-hierarkkinen. Hän haastaa 
Korintin viisaita ja ylhäisiä huomioimaan muita ja luopumaan asemastaan.  Pää-sanan 
metaforisia merkityksiä Raamatun teksteissä ja niiden ulkopuolella ja selvitetään, kuten 
myös sitä, minkälainen pukeutuminen olisi ollut niin häpeällistä kuin Paavali antaa 
ymmärtää. Tulosten pohjalta tarkastellaan ensin jakeita, joissa Paavali antaa konkreettiset 
ohjeensa. Johtopäätöksenä päädytään siihen, että miesten statuskilpailun lisäksi myös 
naisten kesken oli luokkasidonnaisia ristiriitoja. Nämä heijastuivat pukeutumisessa. 
Erityisesti jotkut mysteerikultteihin aiemmin osallistuneet naiset toivat mukanaan tavan 
päästää hiuksensa valloilleen, silloin kun he etsivät hurmoksellista yhteyttä jumalalliseen. 
Näin siitä huolimatta, että tapa oli häpeällinen kaikkien ihmisryhmien mielestä uskonnollisen 
kontekstin ulkopuolella. Viittasivathan avoimet tai leikatut hiukset aviorikokseen tai sen 
epäilyyn.  Paavali käskee erityisesti näitä naisia peittämään päänsä hiuksillaan sanomatta 
sitä aivan suoraan. Kuitenkin häpeällisen käyttäytymisen kuvaus voi kirjaimellisesti ottaen 
viitata vain tämän kaltaiseen ilmiöön. Paavali toteaa, että naisilla tulee olla valta ja kontrolli 
päähänsä enkeleiden tähden. Rukoillessa ja profetoidessa ei ollut sopivaa ajatella, että 
henget ohjaisivat naista tämän kontrollin ulkopuolelta, vaan naisen oli käytettävä omaa 
valtaansa päähänsä eli peitettävä päänsä hiuksillaan soveliaasti. 
 
Seurakunnassa oli myös yläluokan naisia, joiden reaktio häpeälliseen käyttäytymiseen oli 
vaatia, että kaikki profetoivat ja rukoilevat naiset peittävät päänsä esimerkiksi aviollista 
asemaa kuvaavalla ”hupulla”, kuten he itse tekivät. Näin he kenties halusivat jopa rajata 
alemman luokan naisten osallisuutta. He korostivat omaa asemaansa muiden naisten 
kustannuksella aivan samoin kuin yläluokan miehet tekivät peittäessään päänsä siten kuin 
olivat tottuneet valtiollisen kultin uhrimenoja johtaessaan. Nämä miehet toivat 
jumalanpalvelukseen merkin, joka liittyi kunnioituksen osoittamiseen keisarille, ”Jumalan 
pojalle”. Näin miehet häpäisivät Kristusta, elämänsä alkulähdettä aivan samoin kuin jotkut 
naiset häpäisivät miestä, elämänsä alkulähdettä.  
 
Luomiskertomuksen avulla Paavali siirtää ryhmittymien huomion Kristukseen ja Kristuksen 
kautta Jumalaan, pois pakanallisista tavoista, jotka olivat ”hapattamassa” seurakuntaa. 
Käyttöyhteyksistä voidaan päätellä, että luomisjärjestys, ja päiden suhde, ei merkitse 
Paavalille hierarkiaa, vaan sen avulla hän korostaa ihmisten, myös miehen ja naisen, arvoa 
erilaisina, vastavuoroisessa suhteessa olevina, mutta Herrassa samassa asemassa olevina 
myös julkisessa roolissa profetoitaessa ja rukoiltaessa. Naisen luominen miehestä saattoi 
olla myös vastine hedelmällisyyskulttien käsitykseen naisesta kaiken elämän lähteenä ja 
toisaalta filosofien ajatukseen, että nainen oli luotu vähemmän arvoisista aineosista kuin 
jumalallista lähempänä oleva mies. Paavali tuo häpeän tilalle kunnian. Kunnian antaminen 
toiselle ja toisen kunniana oleminen on samalla tie sovintoon, johon koko kirje haastaa.  
Avainsanat – Nyckelord 

Paavali, 1. Korinttilaiskirje, hiukset, pää, huntu, naiset, miehet, kunnia, häpeä, profeetta, luominen, 
Kristus, Jumala, hierarkia, valta 
Säilytyspaikka – Förvaringställe 

Helsingin yliopiston kirjasto, Keskustakampuksen kirjasto, Teologia 
 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 1

        

Sisällysluettelo 
  

1 Johdanto ........................................................................................................... 3 

1.1 Jakson merkitys ja ongelmallisuus aiemmassa tutkimuksessa ..................... 3 

1.2 Tämän tutkimuksen lähestymistapa ............................................................ 6 

2 Paavalin kehotuksen motiivi ja tekstin tulkinta aiemmassa tutkimuksessa ......... 8 

2.1 Kulttuurinmukaisuus, säädyllinen käytös ja evankeliumi ............................ 8 

2.2 Sukupuolihierarkia ................................................................................... 10 

2.3 Sukupuolten tasa-arvo Kristuksessa .......................................................... 16 

2.4 Sukupuolierojen ylläpito .......................................................................... 25 

3 Ensimmäisen korinttilaiskirjeen taustaa ........................................................... 28 

3.1 Korintin sosiaalinen ympäristö ................................................................. 28 

3.2 Kirjeen sanoma ........................................................................................ 29 

3.3 Onko Paavalin sanoma hierarkkinen vai antihierarkkinen? ....................... 32 

3.4 Paavali ja naiset ....................................................................................... 44 

4 Jakson 1. Kor. 11:2–16 taustaselvityksiä ......................................................... 51 

4.1 Pää-sanan (κεφαλή) merkitys ja jae 11:3 .................................................. 51 

4.1.1 Oliko Paavalilla teologista merkitystä mielessään? ............................ 51 

4.1.2 κεφαλη-sanan merkitys ja käyttö ....................................................... 54 

4.1.3 κεφαλη-sanan merkitys naisen ja miehen suhteessa ........................... 63 

4.1.4 Miksi metaforan päästä ja alamaisuudesta? ........................................ 66 

4.2 Pään peittämisestä .................................................................................... 68 

4.2.1 Oliko naiselle häpeällistä hunnuttamattomuus vai avoimet hiukset? ... 68 

4.2.2 Oliko miehen pään peittäminen häpeällistä? ...................................... 73 

5 Käännös ja argumentin rakenne ...................................................................... 75 

6 Konkreettinen ohje (jakeet 11:4–7a;10; 13–16) ............................................... 79 

6.1 Paavalin ongelma ja tilannekuva .............................................................. 79 

6.2 Paavalin ohje ............................................................................................ 82 

6.3 Tilannekuvan uskottavuudesta .................................................................. 89 

6.3.1 Mysteerikulttien ja hurmoksellisuuden suosio .................................... 89 

6.3.2 Naisten välinen riita ja hunnuttautumisvaatimukset ........................... 94 

7 Ohjeen teologinen perustelu (jakeet 11:3; 7b–12) .......................................... 100 

7.1 Taustaa................................................................................................... 100 

7.1.1 Perustelun rakenne .......................................................................... 100 

7.1.2  δόξα-sanan merkitys Paavalilla ja UT:ssa ....................................... 101 

7.1.3 Paavalin ja korinttilaisten näkemys luomisesta ................................ 103 

 



 2 

7.2 Tulkinta .................................................................................................. 114 

7.2.1 Perusta Kristuksessa (11:2–3) .......................................................... 114 

7.2.2 Häpeästä kunniaan ja vastavuoroisuuteen (11:7–9) .......................... 117 

7.2.3 Valta päähänsä enkeleiden tähden (11:10)........................................ 121 

7.2.4 Vastaväitteisiin: kuitenkin kaikki on Jumalasta (11:11–12) .............. 125 

8 Yhteenveto ja johtopäätökset ......................................................................... 126 

Liite 1 .............................................................................................................. 131 

Lähde- ja kirjallisuusluettelo ............................................................................ 132 

Lyhenneluettelo............................................................................................ 132 

Lähteet ja apuneuvot .................................................................................... 132 

Kirjallisuus ................................................................................................... 134 

 
  



 3

1 Johdanto  

1.1 Jakson merkitys ja ongelmallisuus aiemmassa 
tutkimuksessa 

Jaksossa 1. Kor. 11:2–16 Paavali käskee miehiä olemaan peittämättä päätään ja 

naisia peittämään päänsä. Hän perustelee asiaa luomiskertomuksella. Teksti on 

Paavalin kirjeiden ehkä vähiten ymmärrettyjä kohtia. Siitä huolimatta se on 

keskeinen osa Raamatun tulkinnoissa ja teologioissa, joiden mukaan sukupuolten 

välinen hierarkia on Jumalan tahto. Ei ole siten ihme, että nämä jakeet ovat 

synnyttäneet lähes rajattoman variaation tulkintoja, jotka ovat toisilleen 

vastakkaisia ja ristiriitaisia.  

 Tulkintaa hankaloittaa se, että emme tiedä, mihin Paavali viittasi pään 

peittämisellä. Eksegeetit joutuvat tyypillisesti valitsemaan lähtökohdakseen 

jonkun tulkinnan siitä, mikä Paavalin ongelmalliseksi kokema pukeutumistyyli 

oli. Tutkimuksessa on neljä pääasiallista valintaa seurakunnan ongelmalliseksi 

käyttäytymiseksi: 1. Naiset eivät peitä päitään vaatekappaleella, 2. Naiset eivät 

peitä päitään kampauksilla vaan päästävät hiuksensa vapaiksi, 3. Miehet peittävät 

päänsä, 4. Yhdistetään kohta 3 joko kohtaan 1 tai 2. Tutkija sovittaa sitten – 

valinta annettuna – tekstiin mahdollisimman järkevältä kuulostavan lukutavan. 

Tämä menettelytapa johtaa valinnasta riippuen usein varsin isoihin ristiriitoihin ja 

ongelmiin toisaalla: 

 1. Se osa tekstistä, joka ei sovi yhteen esitetyn lukutavan kanssa, jätetään 

huomiotta tai sanojen merkityksiä tulkitaan niiden yleisistä merkityksistä 

poikkeavasti, jotta tekstistä saadaan ymmärrettävä. Jos esimerkiksi oletetaan, että 

Paavali puhuu hunnusta tai hupusta jota naisten tulisi käyttää päänsä peittämiseen, 

ajaudutaan ongelmiin tekstin loppuosan ilmaisujen kanssa. Jakeen 11:15 

kieliopillisesti luontevin käännös kuluu: ”pitkät hiukset on annettu vaatekappaleen 

(περιβόλαιον) sijaan”. Kreikankielinen sana viittaa johonkin materiaaliin, joka 

´kiedotaan ympäri´. Luontevimmin ilmaisu viittaa vaatetuksen osaan, joka 

vedettiin pään päälle ikään kuin kevyeksi hupuksi. Miksi Paavali kirjoittaisi näin, 

jos hänellä oli alusta asti mielessään huntu, jolla hän halusi naisten peittävän 

päänsä? Jos taas Paavalin tarkoittama konkreettinen ongelma on joidenkin naisten 

avoimet hiukset ja hän ohjeistaa heitä peittämään päänsä kampauksellaan, miksi 

hän sitten yllättäen mainitsee vaatekappaleen lainkaan? 

 2. Tekstin kielellisten ristiriitojen lisäksi tulkinnat tyypillisesti johtavat 

teologiaan, joka poikkeaa Paavalin muusta ajattelusta. Vaihtoehtoisesti 



 4 

turvaudutaan selittämään tekstin ristiriitaisuus sillä, että Paavali itse on ajautunut 

epäloogiseen ja sekavaan argumentointiin ja jätetään Paavalin teologinen 

sekavuus omaan arvoonsa. Silloin kun Paavalin ohjeistuksen taustalla nähdään 

teologinen motivaatio, hänen ajatellaan yleensä argumentoivan joko naisten 

seurakunnassa saamia tai ottamia uusia vapauksia vastaan (vetoamalla Jumalan 

luomaan sukupuolihierarkiaan, sukupuolirooleihin, sukupuolten erilaisuuteen tai 

miesten suojelemiseen seksuaalisilta kiusauksilta) tai sukupuolihierarkiaa ja 

kulttuurillisia rajoituksia vastaan ja sen puolesta, että naiset voivat käyttää 

Jumalan heille antamia lahjoja vapaasti yhteisön hyväksi. Nämä vastakkaiset 

teologiset motivaatiot kuulostavat varsin paljon meidän aikamme keskustelulta. 

 Lukemattomat jaksoa koskevat tutkimukset kaikessa ristiriitaisuudessaankin 

antavat lisävalaistusta tulkinnan pohjaksi valitusta konkreettisesta ongelmasta tai 

siihen liittyvästä ihmisryhmästä seurakunnan sisällä. Tutkijoiden erilaisiin 

tulkintoihin liittyvät ihmisryhmät ja ongelmat sinällään vaikuttavat varsin 

todennäköisiltä Paavalin ajan Korintin sosiaalisessa kontekstissa.  

 Miksi sitten lopputulos on niin epätyydyttävä? Tutkimuksiin näyttää 

sisältyvän jännite. Yhtäältä pukeutumisongelman taustalla nähdään yksittäinen 

seurakunnan sisäinen ryhmä ja toisaalta Paavalin teologinen argumentointi koskee 

jokaista miestä ja jokaista naista luomiskertomuksen kontekstissa. Paavali 

kirjoittaa kaikille, kun taas tutkijalla on mielessään seurakunnan erityisryhmä, 

joka aiheuttaa niin häpeällisenä pidetyn tilanteen, että Paavalin on reagoitava.  

 Tulkittavassa jaksossa on toinenkin piirre, joka jättää tilaa loputtomille 

tulkintojen variaatioille. Paavali käyttää tekstissään avainsanoina sanoja (kuten 

’pää’, ’kunnia’, ’peittää’, ’olla peittämättä’, ’valta tai auktoriteetti’), joilla on 

monia merkityksiä ja vivahteita, joista useat ovat mahdollisia jakson kontekstissa. 

Vaikka Paavali on epäilemättä selvillä sanojen monimerkityksellisyydestä, hän ei 

katso tarpeelliseksi täsmentää, mitä hän sanoilla tarkoittaa.  Paavali näyttääkin 

hyödyntävän valitsemiensa sanojen ja ilmaisujen laajaa semanttista kenttää 

tarkoituksellisesti. Jos näin on, seurakunnan eri tavoin jakautuneet ryhmät 

kuulisivat Paavalin argumentoinnin todennäköisesti hiukan eri tavoin, tai ainakin 

ilmaisut jättäisivät tilaa omalle pohdinnalle siitä, mikä Paavalin konkreettinen ja 

teologinen ohje on.  

 Perustavampi syy Paavalin valinnalle käyttää sanoja kuten δόξα 

(kunnia/kirkkaus/maine) tai κεφαλὴ (pää) ohjeensa perustelussa saattaa olla siinä, 

että nämä termit ovat ikään kuin kaksikätisiä termejä: Ne ulottuvat 



 5

samanaikaisesti tavanomaiseen elämään ja taivaallisiin. Siten ne tarjoavat sillan 

päivittäisten kysymysten (kuten pukeutuminen) ja hengellisten asioiden välille. 

Joskus kyse on metaforisen ja konkreettisen merkityksen hyödyntämisestä tai 

yhdistämisestä. Joskus kyse on vain sanan eri merkityksistä. Esimerkiksi sana 

δόξα viittaa niin Jumalan kunniaan kuin inhimilliseen maineeseenkin. 

 Toki korinttilaiset epäilemättä ymmärsivät tutkijoita paremmin Paavalin 

tekstiä. He tiesivät, paitsi mitä seurakunnan jumalanpalveluksissa todellisuudessa 

tapahtui, myös sen mitä Paavali oli heidän keskuudessaan aiemmin opettanut. 

Meillä ei ole muuta vaihtoehtoa kuin tarkastella erilaisten hypoteesien 

todennäköisyyksiä ja miettiä, miten ne sopivat yhteen tekstin ja Paavalin ajattelun 

kanssa.  

 Tutkijat päätyvät hyvin erilaisiin ja usein vastakkaisiin johtopäätöksiin 

Paavalin motivaatiosta tekstin kirjoittamiselle. Osin tämä on seurausta siitä, minkä 

osan tekstistä tutkija valitsee ohjaamaan tulkintaansa. Jaan tutkijoiden tulkinnat 

Paavalin ohjeistuksen motivaatiosta neljään ryhmään:  

1.  Kulttuurillinen soveliaisuus. Yrityksestä ymmärtää Paavalin teologista 

argumentointia luovutaan. Tyydytään toteamaan, että paheksutuissa 

päänpeittämistavoissa kyse on kulttuurillisesta häpeästä ja sen välttämisestä. Muu 

argumentointi palvelee tätä tarkoitusta. Paavali itsekin tuntuu tajuavan 

argumentointinsa epäonnistumisen. 

2.   Sukupuolihierarkia. Paavalin teologista argumentointia ei haluta ohittaa. 

Huomiota kiinnitetään päiden hierarkiaan jakeessa 11:3, josta päätellään, että 

Paavalille oli tärkeää ylläpitää sukupuolten hierarkkista suhdetta toisiinsa. 

Pukeutumisen tuli heijastaa tätä.  

3.  Sukupuolten tasa-arvo ja statushierarkioiden murtaminen.  Huomiota 

kiinnitetään kohtiin, jotka viittaavat tavoitteeseen murtaa hierarkioita, myös 

sukupuolten välillä. Pukeutumisohjeet tulkitaan pyrkimyksenä vaikuttaa tähän 

suuntaan vallitsevassa kulttuurissa. 

4. Sukupuolten erilaisuuden säilyttäminen. Kiinnitetään huomiota siihen, että 

läpi jakson miehistä ja naisista puhutaan rinnakkain ja näille annetaan erilaiset 

ohjeet, joita perustellaan luomiskertomuksella. Tästä päätellään, että Paavalin 

perimmäisenä tavoitteena on ylläpitää sukupuolten erilaisuutta seurakunnassa. 

 Tarkastelen luvussa 2 aiempaa tutkimusta ryhmiteltynä näihin neljään 

ryhmään, jotka kuvaavat tutkimuksen kenttää varsin laajalti, vaikkakaan eivät 



 6 

kaiken kattavasti. Tältä pohjalta edetään sitten tämän tutkimuksen selvityksiin ja 

tulkintoihin.  

 1.2 Tämän tutkimuksen lähestymistapa 

Lähtökohtana on tutkijoiden valtavirran konsensuksen mukaisesti, että jakso 1. 

Kor. 11:2–16 on kokonaan Paavalin aitoa omaa tekstiä. Ainoa varteen otettava 

peruste muunlaiselle johtopäätökselle on ollut se, että sisältö – niin kuin se on 

tulkittu – ei sovi aidon Paavalin teologiaan.   

Paavalin oletetaan kykenevän johdonmukaiseen ja tilanteeseen sopivaan 

argumentointiin kulttuurillisesti ja teologisesti, sekä kyseisen jakson sisällä, että 

kirjeiden välillä. Sen sijaan, että tyydyttäisiin jakson sisäiseen ristiriitaan ja 

hämmennykseen Paavalin päässä, työssä ehdotetaan ristiriitaisempaa ja 

hämmentävämpää tilannekuvaa Korintin seurakunnan jumalanpalvelus-

kulttuurissa kuin tutkimuksissa on ollut tapana. Ikään kuin korvataan Paavalin 

ristiriitainen viestintä tilanteen ristiriitaisuudella niin, että Paavalin tekstistä tulee 

järkevä nimenomaan Korintin seurakuntalaisille, joille kirje luettiin. 

Pyrkimyksenä on lukea tekstijakso kokonaisuudessaan eksegeettisen tarkasti niin, 

että sen jakeet, sanat ja kieliopilliset muodot ovat tarkoituksenmukaisia.    

Emme toki voi enää tulla varmuudella tietämään mitä Korintissa todella 

tapahtui tai mikä heidän uskossaan oli sellaista, että Paavali piti tarpeellisena 

oikaista heitä Ensimmäisen korinttilaiskirjeen sanoituksilla. Viimeisten 

vuosikymmenten tutkimus on kuitenkin edennyt huomattavasti kulttuurisen 

kontekstin hahmottamisessa. Meillä on aiempaa parempi kuva siitä, minkälaisessa 

ympäristössä Paavali toimi, joten tilannekuvaa ei tarvitse rakentaa pelkästään 

mielikuvituksen varaan. Tarkempi ymmärrys sen ajan kulttuurisesta ja 

sosiaalisesta kontekstista on antanut uutta ymmärrystä Paavalin sanomasta myös 

toisaalla kirjeessä. Lisäksi tässä työssä ehdotettu tekstin lukutapa rakentuu monin 

tavoin aiempien – myös seuraavassa luvussa esitettyjen – tutkimusten varaan. 

Niissä esitettyjä löydöksiä ja tilannekuvia ikään kuin järjestellään uudelleen tai 

yhdistellään.   

Kirjallisuuskatsauksessa (luku 2) pyritään samalla kaivautumaan siihen, 

miksi tutkijat ovat päätyneet tekstin pohjalta niin erilaisiin johtopäätöksiin 

Paavalin motivaatiosta ja tekstin tarkoituksesta. Tämän jälkeen (luku 3) 

tarkastellaan sosiaalisen ympäristön kuvauksen lisäksi Ensimmäisen 

korinttilaiskirjeen taustaa ja sanomaa. Kirjeen kokonaisuus on tulkinnan kannalta 

merkittävää sillä, kirjeen näennäisesti monenkirjavista teemoista huolimatta 



 7

Paavalin argumentoinnin teologinen tähtäyspiste ja logiikka kirjeessä on 

johdonmukainen. Perimmäinen ongelma on korinttilaisten teologiassa, joka ei 

asettanut rajoja heidän oman edun tavoittelulleen hengellisyyden nimissä. Tässä 

työssä tarkasteltavan tekstijakson häpeällinen käyttäytyminen nousee seurakunnan 

yleisestä jakaantumisesta ja ristiriidoista, jotka ilmenevät kaikkialla kirjeessä.   

 Vasta sen jälkeen siirrytään (luku 4) tarkastelemaan tarkemmin kahta 

palapelin osaa, joiden suhteen tutkijoiden lähtökohtaoletukset poikkeavat:  

 –  Miten Paavalin aikalaiset ymmärsivät päätä merkitsevän sanan (κεφαλή) 

      metaforisen merkityksen ja miten Paavali ja UT sanaa käyttivät?  

 – Mitä tiedämme siitä, minkälainen pukeutumistyyli olisi Paavalin ajan 

      Korintissa ollut niin häpeällistä kuin Paavali sen jaksossa kuvaa? 

Luvussa 5 esitetään tekstin käännös ja ehdotus argumentin rakenteeksi. 

Luvuissa 6 ja 7 käydään lopulta teksti läpi jakeelta kahdessa osassa: jakeet 

ryhmitellään sen mukaan, selviääkö niistä Paavalin konkreettinen ohje vai 

liittyvätkö ne ohjeen teologiseen perusteluun. Luvussa 6 etsitään vastausta siihen, 

minkälainen konflikti Korintissa vallitsee niin, että tilannekuva sopii yhteen 

Paavalin konkreettisen ohjeistuksen kanssa. Tämä tilannekuva mielessä teksti 

käydään läpi niiden jakeiden osalta, jotka koskevat Paavalin konkreettista ohjetta. 

Lopuksi pohditaan vielä esitetyn tilannekuvan uskottavuutta. Vasta luvussa 7 

siirrytään jakeisiin, jotka sisältävän Paavalin teologisen perustelun. Tulokset 

esitetään tässä järjestyksessä työn luettavuuden takia. Teksti on mahdollista lukea 

myös luvusta 5 alkaen.     

Tarkastelun ulkopuolelle jätetään Paavalin muut ongelmalliset naiskohdat, 

vaikka niiden tulkinnalla saattaisi olla merkitystä myös tämän työn kannalta. Jos 

käsittelyä laajennettaisiin niihin, jouduttaisiin ottamaan kantaa tutkijoiden eriäviin 

käsityksiin siitä, mitkä kirjeet ovat Paavalin aitoja kirjeitä ja mitkä eivät.1 Tämä 

jaottelu puolestaan määräytyy osin sen perusteella, miten naismyönteisinä kirjeet 

tulkitaan: aidon Paavalin ajatellaan olevan tasa-arvoisempi kuin mitä esimerkiksi 

Paavalin nimissä kirjoitettujen pastoraalikirjeiden tai Efesolaiskirjeen teksteistä 

heijastuu. Toisin sanoen ns. vaikeiden naiskohtien tulkinta itsessään vaikuttaa 

siihen, mitkä kirjeet tulkitaan aidon Paavalin kirjoittamiksi. Lisäksi ongelmalliset 

naisia koskevat kohdat ovat tietenkin ongelmallisia tulkittavia itsessään, ja siten 

laajentaisivat työn kenttää liiaksi.   

                                                
1 Kiistanlaisissa kirjeissä olevia tekstejä ovat: Kol. 3:18–19; Ef. 5:22–33; 1. Tim. 2:8–15. 



 8 

2 Paavalin kehotuksen motiivi ja tekstin tulkinta 
aiemmassa tutkimuksessa 

2.1 Kulttuurinmukaisuus, säädyllinen käytös ja evankeliumi 

Koska tekstijaksossa mainitaan toistuvasti kunnia ja häpeä, osa tutkijoista 

tulkitsee häpeälliseen käyttäytymiseen puuttumisen Paavalin tekstin varsinaiseksi 

motivaatioksi. Muu argumentointi vain palvelee tätä tarkoitusta.2  

Paavali vetosi monisanaisesti kunniaan ja häpeään yrittäessään saada 

Korintin seurakunnan miehet ja naiset pukeutumaan soveliaasti. Naiset häpäisivät 

itsensä ja miehet rukoillessaan ja profetoidessaan ilman asianmukaista pään 

peitettä. Emme tiedä viittasiko Paavali hiuksiin vai vaatekappaleeseen. Kyse oli 

kuitenkin jostain niin häpeällisestä, että se rinnastui naisen pään ajamiseen 

paljaaksi tai hiusten leikkaamiseen lyhyeksi. Miehet käyttäytyivät myös 

häpeällisesti Kristusta kohtaan peittäessään päänsä roomalaisen kultin mukaisilla 

omaa statustaan korottavilla vaatekappaleilla.  Häpeän vastakohdaksi Paavali 

nostaa kunnian. Nainen oli miehen kunnia, ja mies oli Jumalan kunnia. Ei ollut 

kunniallista häpäistä Jumalaa tai häpäistä miestä. Sopimaton käyttäytyminen 

häpäisi oman yhteisön lisäksi myös Jumalan, jota kohtaamaan oli tultu. Tätä 

Paavali ei hyväksynyt seurakunnan kokouksessa.    

Paavalilla oli vaikea tehtävä vakuuttaa seurakunnan naiset ”peittämään 

päänsä”, sillä omasta mielestään he toimivat epäilemättä juuri niin kuin Paavali oli 

itse opettanut puhuessaan vapaudesta Kristuksessa. Edeltävässä jakeessa 11:2 

Paavali kiittää korinttilaisia siitä, että nämä ovat noudattaneet Paavalin heille 

välittämiä opetuksia. Useat kommentaattorit uskovat Paavalin viittaavan 

opetuksiinsa miesten ja naisten eskatologisesta mukaan ottamisesta aktiivisina 

osallistujina rukoukseen ja profeetalliseen puheeseen. Niinhän Korintissa 

tapahtuikin.3  Korintissa kenties julistettiin jaetta Gal. 3:28 mukaillen, että 

Kristuksessa ei ole juutalaista eikä kreikkalaista, orjaa eikä vapaata, miestä eikä 

naista. Tätä tulkintaa tukevat arvelut, että jakeen Gal. 3:28 ilmaisua olisi käytetty 

kasteen yhteydessä, jolloin sen sanoma olisi ollut kaikille tunnettu. Paavali olisi 

poiminut sen varhaisemmasta perinteestä tai muokannut perinnettä tarvittaessa 

                                                
2 Pääasiallisena motivaationa Paavalin tekstille tämän näkevät esimerkiksi Sollamo 1992, 162; 
Dunn 1998, 590–591; Kuula 2002, 195 ja Martin 2004, 83–84. Finney (2010, 53) korostaa 
erityisesti naisten pään peittämättömyyden kulttuurillista häpeällisyyttä, kun taas miesten pään 
peittämättömyys liittyi Paavalin vaatimukseen miesten keskinäisestä tasa-arvoisuudesta 
seurakunnassa. Hierarkian osoittaminen erilaisilla pään peittämistavoilla, kuten tuon ajan 
kulttuurissa oli tapana, ei ollut soveliasta jumalanpalveluksessa. 
3 Thieselton 2000, 811. 



 9

omiin tarpeisiinsa.4  Mahdollista on myös, että jae on Paavalin omaa teologiaa. 

Kenties Paavali sai virikkeen ilmaisulle tunnetusta synagogarukouksesta, jossa 

rukoilija kiitti Jumalaa, ettei häntä ollut luotu pakanaksi, orjaksi tai naiseksi.5 

Paavali olisi käyttänyt tätä sosiaalista jaottelua korostaakseen, että kaikki 

Kristukseen kastetut olivat yhtä. Tämä ajatus on varteenotettava, sillä Paavali 

poimi muutenkin vanhoja juutalaisia rukouksia ja muokkasi niitä radikaalisti. 

Wright osoittaa kuinka juuri Korinttilaiskirjeessä Paavali modifioi juutalaisten 

tärkeimmän rukouksen, šema-rukouksen, radikaalilla tavalla uuteen Kristus-

uskoon soveltaen (1. Kor. 8:6).6  Sosiaalisten erottelujen ja asemien 

merkityksettömyys uudessa identiteetissä Kristuksessa oli toistuvasti mukana 

Paavalin kirjeissä, erityisesti juuri korinttilaisille. Naiset vaikuttavatkin tulkinneen 

uuden vapauden Kristuksessa vapautena myös kulttuurin tavoista ja häpeän ja 

kunnian yhteisöllisistä koodeista tavalla, joka ei ollut hyväksyttävää.  

Soveliaan pukeutumisen motivaatioksi esitetään usein lisäksi evankeliumin 

sanoman levittämistä.7 Vaikka tekstijaksossa ei suoraan viitata evankeliumin 

levittämiseen, ajatus on yhteensopiva sen kanssa, mitä Paavali kirjoittaa juuri 

jaksoa edeltävissä jakeissa 10:32–11:1. Evankeliumin levittämiseen voi viitata 

myös jakeen 11:10 ilmaisu ”enkeleiden tähden”. Enkeliä tarkoittava sana 

merkitsee myös lähettilästä, jolloin Paavalin voi tulkita vetoavan siihen, että 

pukeutumisen on oltava soveliasta seurakunnassa vierailevien lähettiläiden 

varalta, jotta evankeliumi ei joutuisi huonoon valoon eikä seurakunnan 

kokoontumista sekoitettaisi mysteerikulttien kokoontumisiin. 

Miksi häpeä sitten oli niin iso asia? Puhutaan kunnian ja häpeän 

kulttuureista, jollainen kreikkalais-roomalainen kulttuurikin oli.  Näissä 

kulttuureissa yksilön identiteetti riippuu vahvasti oman ryhmän ja oman perheen 

kunniasta ja asemasta yhteisössä. Toisaalta yksilön käytös voi lisätä tai vähentää 

koko ryhmän arvovaltaa eikä ryhmän johtajan kunnia ole siitä riippumaton. 

Identiteetti on yhteisöllinen.8 Ihmisten väliseen vuorovaikutukseen kuuluu myös 

                                                
4 MacDonald (1987) tarkastelee kirjassaan There is no Male and Female yksityiskohtaisesti sitä, 
mitä tiedetään ilmaisun taustoista.    
5 Wright 2013, 1150.   
6 Wright 2013, 661–670. šema:”Kuule, Israel! Herra, meidän Jumalamme, Herra on yksi.” (5. 
Moos. 6:4).  
7 Schüssler Fiorenza (2002, 230) ja Finney (2010, 53) näkevät häpeän välttämisen evankeliumin 
leviämiseen kytköksissä olevana asiana.  Aiemmin Schüssler Fiorenza tulkitsi vahvemmin 
Paavalin tarkoitukseksi sukupuolten erojen korostamisen (Schüssler Fiorenza, 1978, 160).    
8 Lakey 2010, 105. 



 10 

kilpailu toisten tunnustuksesta ja oman statuksen ja kunnian puolustaminen.9 

Pukeutumiseen tämä liittyy siksi, että yksilön asema ja kunnia yhteisössä ilmeni 

pukeutumisesta. Tähän palataan tarkemmin myöhemmin. 

Kulttuurillisen tavan ylläpito Paavalin argumentoinnin tarkoituksena on 

sikäli ongelmallinen, että selittämättä jää, miksi Paavali perustelee kulttuurillista 

pukeutumistapaa ja häpeän välttämistä mutkikkailla teologisilla argumenteilla 

aina luomiskertomuksesta alkaen.  Miksi hän ei vain suoraan vetoa toisten 

parhaaseen oman maineen tavoittelun sijaan, jotta kaikki voisivat pelastua? 

Tekeehän hän edellä juuri näin epäjumalille uhratun lihan syömisen yhteydessä.  

Jakson epäselvyyden takia tutkijat usein ohittavat Paavalin teologisen 

argumentoinnin ja toteavat, että Paavalin argumentti ei vain toimi. Paavali tuntuu 

huomaavan tämän itsekin perääntyessään argumentistaan jakeissa 11:12–13 ja 

lopulta vedotessaan siihen, että sellaista tapaa ei yleensäkään ole Jumalan 

seurakunnissa. Hän vaikuttaa melkein epätoivoisesti käyttävän kaikkia 

mahdollisia argumentteja niin kirjoituksista, kulttuurista, luonnosta kuin 

perinteestäkin. Selvää jaksossa sen sijaan on, että Paavali hyväksyy itsestään 

selvästi naisten täyden julkisen toiminnan jumalanpalveluksessa. Kyse on 

soveliaasta pukeutumisesta naisten profetoidessa ja rukoillessa julkisesti, ei siitä, 

että tavoitteena olisi ollut hiljentää naisia tai rajoittaa heidän hengellistä 

toimintaansa.10 

2.2 Sukupuolihierarkia 

Selvästikin Paavalilla kuitenkin on enemmän tai vähemmän onnistunut teologinen 

argumentti. Hän kytkee luomiskertomuksen luomisjärjestyksen, miehen ja 

Kristuksen, naisen ja miehen, ja Kristuksen ja Jumalan väliset ”pää-suhteet” 

miehille ja naisille annettuihin pukeutumisohjeisiin. Miehen ei tule peittää päätään 

ja naisen tulee peittää päänsä rukoillessaan ja profetoidessaan seurakunnan 

kokouksessa. Miehen sanotaan lisäksi olevan Jumalan kuva ja kunnia, ja naisen 

taas miehen kunnia. Useat tutkijat näkevätkin, että Paavalin tarkoituksena on 

sukupuolihierarkian ylläpitäminen teologisena ikuisena totuutena tai ainakin 

sinällään kulttuurillisen ohjeen perusteleminen hierarkkisella teologialla.  

Tämä tulkintalinja katsoo Paavalin vahvistavan miehen auktoriteetin 

suhteessa naiseen ja naisen alamaisuuden, jota pään peittäminen symboloi. 

Avainjae on 1. Kor. 11:3, jonka tulkitaan vahvistavan luomishierarkian: Jumala-

                                                
9 Thiselton 2000, 826. 
10 Esim. Fee 1987, 512; Kuula 2002, 193–196; Aejmelaeus L. 2004, 30. 



 11

Kristus-mies-nainen.11 Tämä ymmärretään Jumalan säätämäksi järjestykseksi, 

koska Paavali viittasi luomiseen.  

Tämäkin selitysmalli kohtaa omat ongelmansa tekstin toisten kohtien 

kanssa, jotka joudutaan tavalla tai toisella selittämään.  Esimerkiksi Calvin piti 

naisten profetoimista Paavalin lipsahduksena: pään peittäminen ei Calvinin 

tulkinnan mukaan antanut lupaa profetoimiseen, vaikka naiset niin tekivätkin 

Korintissa. Samaan tapaan Robertson ja Plummer ymmärtävät Paavalin 

näkemykseksi sen, että naisten ei pitänyt puhua julkisessa jumalanpalveluksessa 

laisinkaan (vrt. 1. Kor. 14:34). Luvun 11 profetoimista ja rukoilua koskevan 

pukeutumisohjeen he selittävät niin, että jos Henki olisi pakottanut jotakuta 

puhumaan – kuten naiset Korintissa kenties väittivät – apostoli sanoisi, että heidän 

pitää puhua hunnutettuina. Tällaista tilannetta heidän mukaansa tuskin koskaan 

tapahtui.12 Vastaavasti vastavuoroisuuteen viittaavat jakeet ovat näiden tulkintojen 

mukaan lievennyksiä, joiden tarkoitus oli estää väärinkäytöksiä. 

Kokonaisuudessaan näiden jakeiden, kuten luomiskertomuksenkin, nähdään 

heijastavan hierarkkista ymmärrystä sukupuolten suhteista. Useat kommentaattorit 

ymmärtävätkin Paavalin edustavan jossain määrin subordinationistista13 käsitystä 

myös Isän ja Pojan välillä. Tämä ilmenee erityisesti juuri kirjeessä korinttilaisille 

(vrt. 1. Kor. 3:23; 1. Kor. 15:28).14 

Varsinkin amerikkalaisen evankelikaalisen liikkeen sisällä teologit ovat 

kiistelleet siitä, merkitseekö kreikan pää-sana (κεφαλή) Paavalin käyttämässä 

metaforisessa merkityksessä johtajaa ja auktoriteettia vai lähdettä.15   Edellinen 

tapa ymmärtää sana liittyy usein kokonaisvaltaiseen raamattunäkemykseen, jonka 

mukaan nainen on alamainen miehelle ja Jumala loi miehen johtajaksi ja 

auktoriteetiksi naiselle ja naisen miehelle apulaiseksi.  Jälkimmäinen tapa 

ymmärtää pää-sana lähteenä tai alkuperänä puolestaan liittyy tulkintaan, jossa 

korostetaan sukupuolten tasa-arvoisuutta ja vastavuoroisuutta Kristuksessa ja 

                                                
11Esim. Conzelmann 1975, 184; Schreiner 1991, 124–139; Robertson & Plummer 1999, 229; Wire 
2003, 37–38, 116–134; Økland 2004, 170–183; Calvinin Korinttilaiskirjeen kommentaari: 
https://www.ccel.org/ccel/calvin/calcom39.xviii.i.html.  
12 Robertson & Plummer 1999, 230. 
13 Subordinationismiksi kutsutaan oppeja, joissa Poika on ikuisesti alisteinen Isälle. Myöhemmin 
kirkko julisti harhaopeiksi opit, jotka omaksuivat tämän ajattelun (mm. areiolaisuus). 
14 Esim. Barrett 1971, 249; Conzelmann 1975, 183–184. 
15 Luvussa 4.1 tutkitaan tarkemmin tämän sanan merkityksiä. 



 12 

luomisessa (molemmat Jumalan kuvia) ilman ulkoapäin asetettuja rooleja tai 

rajoituksia sille, missä roolissa nainen voi toimia. 16  

Kun hierarkkinen tulkinta jakeesta 11:3 yhdistyy Paavalin selkeään 

viittaukseen luomiskertomukseen, voidaan tulkita, että Paavali vahvistaa 

sukupuolten hierarkian Jumalan hyvänä luomistyönä. Tulkintaa tukee pitkä 

perinne, jossa Paavalin on ymmärretty vahvistavan miehen auktoriteettiaseman 

suhteessa naiseen, vaikkakin myönnetään, että itse päänpeittämiskehotus on 

kulttuurillinen. Taustalla nähdään kuitenkin ikuinen ja tärkeä periaate. Schreiner 

kirjoittaa jaetta 1. Kor. 11:3 koskevan lukunsa lopuksi tekstin merkityksestä 

tämän päivän maailmassa näin: 17  

The fundamental principle is that the sexes, although equal, are 
also different. God has ordained that men have the 
responsibility to lead, while women have a complementary and 
supportive role. More specifically, if women pray and prophesy 
in church, they should do so under the authority of male 
headship. 

 

Pää-sanan merkityksestä riippumatta on mahdollista ymmärtää jakeen 11:3 

viittaavan hierarkiaan, sillä miehellä ja naisella on tässä ketjutuksessa eri paikka ja 

eri ’pää’, johon he ovat suhteessa. Useimmiten tähän lukutapaan yhdistyy ajatus, 

että miehet ovat tekstissä vain kontrastina naisille, jotka käyttäytyivät 

häpeällisesti.  Naiset ylittivät naiseuden olemukseen kuuluvan rajan. Naisen 

alempiarvoisuutta Paavali perustelee sillä, että ”nainen on miehen kunnia”, kun 

taas mies on Jumalan kunnia.  Tätä perustellaan edelleen sillä, että nainen luotiin 

miehestä ja miestä varten, miehen avuksi (1. Moos.2:18; 1. Kor.11:9).  

Esimerkiksi Lakeyn tulkinnan mukaan mies Jumalan kunniana merkitsee, 

että Paavalille nainen ei ollut Jumalan kunnia.  Ajan filosofeihin viitaten hän 

esittää, että se, mikä ei ole Jumalan kunnia, on jotenkin puutteellinen tai 

vajavainen.   Puutteellisen eli naisen peittäminen näin mahdollisti naisen 

                                                
16 Ks. esim. Lakey (2010, 6–68) tästä debatista. Ns. hierarkkista komplementaarisuutta 
(complementarians) edustavat kokosivat tulkintansa kirjaksi nimeltä Recovering Biblical 
MANHOOD & WOMANHOOD. A Response to Evangelical Feminism. Vastaavasti vastavuoroista 
komplementaarisuutta (egalitarians) kannattavat julkaisivat tulkintansa kirjana nimeltä 
Discovering BIBLICAL EQUALITY. Complementarity without hierarchy. Edellä käsitelty Paavalin 
teksti päänpeittämisestä ja erityisesti jae 1. Kor. 11:3 on ollut hierarkkista näkemystä edustaville 
keskeinen. Tasa-arvoa kannattavat tarttuvat puolestaan Paavalin jakeeseen Gal. 3:28. Molempien 
ryhmien opin kokoavissa opuksissa on luku pään peittämistekstistä (Schreiner ja Fee – ks. 
kirjallisuusluettelo). 
17 Schreiner 1991, 138.  



 13

osallistumisen jumalanpalvelukseen.18  Martin on samoilla linjoilla. Hän kytkee 

hunnuttautumisvaatimuksen sukupuolten olemukselliseen hierarkiaan ajan 

ajattelutavan mukaan. Siinä ideaalina oli androgyynisyys, joka ei merkinnyt 

sukupuolten tasa-arvoa tai maskuliinisen ja feminiinisen yhtymistä tasavertaisina, 

vaan mieluumminkin feminiinisen olemuksen puutteellisuutta ja alttiutta 

seksuaalisille vaaroille – sekä naisen itsensä että miehen kannalta. 

Hunnuttautumaton nainen oli altis enkelien seksuaalisille hyökkäyksille. Huntu oli 

ikään kuin suoja naisen suojattomampaa olemusta varten. Martin ymmärtääkin 

Paavalin viittaavan jakeella Gal. 3:28 tähän maailmankuvaan, jossa ”ei miestä, 

eikä naista” merkitsee androgyynistä ideaalia, joka ei merkitse suinkaan tasa-

arvoa sukupuolten välillä, vaan naisten tapauksessa feminiinisestä irtautumista ja 

muuntumista maskuliiniseksi, kun taas mies ei muutu feminiiniseksi.19  

Jakson lopun ongelmallinen viittaus pitkiin hiuksiin naisen kunniana ja 

jonain, mikä on annettu pään peitteen sijaan, ymmärretään hierarkkisessa 

tulkinnassa yleensä niin, että pitkät hiukset ovat luonnon viittaus kulttuurin tapaan 

peittää myös pää hunnulla. Pitkät luonnolliset hiukset ikään kuin ennakoivat 

kulttuurin tapaa peittää pää hunnulla. 

Hierarkkisen tulkintalinjan epäilemättä heikoin kohta on jae 11:10, jossa 

Paavali kirjoittaa, että ”naisella tulee olla valta päähänsä enkeleiden tähden”. 

Lakey tulkitsee tämän niin, että Paavali kutsuu naista kontrolloimaan itseään 

(peittämään päänsä) ja pysymään siten oikealla paikallaan osoittaen näin olevansa 

uudistunut Kristuksessa.20   

Miksi sitten Paavalin piti muistuttaa seurakuntaa sukupuolihierarkiasta 

Jumalan tarkoittamana järjestyksenä? Useimmiten oletetaan, että seurakunnan 

ongelmien taustalla on naisten väärin ymmärtämä vapaus ja tasa-arvo, ja sitä 

hillitäkseen Paavalin on rajoitettava heidän toimintaansa (1. Kor. 14).    

Wire tulkitsee kirjassaan The Corinthian Women Prophets, että Paavalin 

koko kirjeen erityiseksi tarkoitukseksi rajoittaa Korintin naisprofeettojen roolia. 

Paavali pyrki vakuuttamaan seurakunnan ja sen vaikutusvaltaiset naiset 

sukupuolten hierarkiasta ja pään peittämisen tarpeellisuudesta. Naiset olivat 

Paavalin mielessä mahdollisesti myös kirjeen alkuosassa, kun hän kirjoitti niin 

sanotuista viisaista korinttilaisten keskuudessa. Tämä tulkinta Korintin tilanteesta 

vaatii taustakseen ajatuksen siitä, että naiset ryhmänä olivat hyvin 

                                                
18 Lakey 2010, 112. 
19 Martin 1995, 229–249.  
20 Lakey 2010, 134. 



 14 

vaikutusvaltaisia seurakunnassa. Tässä Wire menee mielestäni liian pitkälle, sillä 

olivathan esimerkiksi kirjeen alussa mainitut puolueet leimautuneet miehiin. 

Muutoin Wire tulkitsee tekstiä pitkälle Lakeyn tapaan. Myös hänen mukaansa 

naisella ei ollut omaa kunniaa, sillä hän ei ollut Jumalan kuva ja kunnia, vaan 

miehen kunnia. Miehen kunnia oli inhimillistä kunniaa, joka piti peittää 

jumalanpalveluksessa. Näin siksi että Paavalille oli tärkeää pitää Jumalan ja 

ihmisen kunnia erillään. 21  

Hierarkkiselle lukutavalle hankalan, enkeleihin viittaavan jakeen 11:10 

selitystä Wire hakee enkeleiden roolista Aadam-legendoissa ja juutalaisessa 

perinteessä. Aadamia ja Eevaa paratiisissa kuvaavassa legendassa enkelit palvovat 

Aadamia sen tähden, että tämä heijasti Jumalan kunniaa. Enkeleille sopivampi 

palvonnan kohde olisi ollut Jumala.  Wiren ajatus on, että Paavali vetosi naisia 

peittämään itsensä, jotta enkelit eivät harhautuisi palvomaan miestä, jonka 

kunniaa nainen heijasti.  Miehen kunnia oli ikään kuin säilöttynä naiseen. 

Paavalin argumentoinnin tavoitteena oli häpeään vetoamalla suostutella 

naisprofeetat peittämään päänsä. Wire arvelee, että pään peite todennäköisesti 

viittasi kulttuurillisesti naisen alamaisuuteen miehelle perinteisessä avioliitossa. 

Pään peittämättömyys taas merkitsi naisen riippumattomuutta. 22  

Sukupuolet ovat tässä lukutavassa erilaisia, erilaisine tehtävineen ja 

rooleineen: onhan heillä eri paikat luonnollisessa Jumalan luomassa hierarkiassa, 

jota luomisjärjestys kuvaa. Päiden hierarkia (jae 11:3) merkitsee sitä, että mies on 

lähempänä Jumalaa kuin nainen. 23 Erilaiset tehtävät seuraavat tästä luonnollisesti.  

 Näkemys sukupuolihierarkian ylläpitämisestä Paavalin motivaationa on 

monin tavoin ongelmallinen eksegeettisesti. Ongelmia aiheuttaa erityisesti jae 

11:10, jossa todetaan kreikan kielellä varsin yksiselitteisesti, että naisella itsellään 

tulee olla valta päähänsä. Tämä käännetään – tai käännettiin aiemmin usein – 

virheellisesti hierarkkiseen tulkintatapaan sovittaen, niin että naisella tulee olla 

päässään vallanalaisuuden merkki24 tai niin että sana ’valta’ (ἐξουσία) viittaisi 

huntuun, joka edusti naiselle annettua uutta auktoriteettia rukoilla ja profetoida25. 

Eksegeettisesti tämänkaltaiselle sanamuodon muuntamiselle ei ole mitään 

perusteita. Tekstissä ei esimerkiksi ole lainkaan sanoja ’huntu’, ’merkki’ tai 

                                                
21 Wire 2003, 120–122. 
22 Wire 2003, 122–133. 
23 Esim. Meier 1978, 218; Wire 2003, 117; 126. 
24 Esim. Schreiner 1991, 135.  
25 Esim. Barrett 1971, 255. 



 15

’alaisuus’. Kyse on ennemminkin siitä, että tekstin johdonmukaisuusvaatimuksen 

annetaan määrittää tekstin merkityssisältöä. 

Hierarkkiseen tulkintalinjaan liittyy myös näkemys Paavalista ihmisenä, 

joka pitää kiinni perinteistä ja kiinnittää huomiota ulkoisiin asioihin kuten 

pukeutumiseen, millä hän haluaa korostaa sukupuolten erilaisuutta paitsi 

ulkoisesti myös olemuksellisesti ja suhteessa Jumalaan.  

Tämä on ristiriitainen ajatus suhteessa Paavalin teologiaan yleensä. Olihan 

Paavali valmis radikaaleihin muutoksiin sekä tavoissa että teologiassa suhteessa 

esimerkiksi juutalaisuuteen korostaakseen, että uudessa uskossa kyse ei ole 

ulkoisista merkeistä (ympärileikkaus, temppelipalvelus), etnisyydestä (juutalainen 

tai pakana) tai sosiaalisesta asemasta (orjat). Hän saattoi viitata ulkoisiin asioihin 

ja tapoihin, mutta pitääkseen huolta siitä, että niistä ei tullut esteitä evankeliumin 

etenemiselle tai heikomman uskolle.26  

Sukupuolihierarkian korostaminen Paavalin motivaationa tälle jaksolle 

kytkeytyy ajatukseen siitä, että Paavalille naisten alamaisuus miehelle on tärkeä 

teologinen periaate. Hierarkkiseen tulkintamalliin liittyy myös ajatus, että 

sukupuolilla on seurakunnassa erilaiset roolit ja tehtävät, sillä Jumala loi naisen 

miehelle avuksi. Vaikka tarkastellussa jaksossa Paavali pitää itsestään selvänä 

naisten yhtäläistä äänessä oloa, julkista rukoilua ja profetointia seurakunnan 

yhteisissä kokoontumisissa, hänen ajatellaan haluavan vähintäänkin rajoittaa 

naisten julkista roolia. Tätä osoittaa myös luvun 1. Kor. 14 ”vaikenemiskielto”.  

Naisten olemuksellisen miehille alamaisuuden korostaminen julkisen 

profetoimisen ja rukoilemisen yhteydessä sopii kuitenkin huonosti Paavalin 

teologisiin painotuksiin. Paavalin ajattelussa Pyhän Hengen lahjat ovat yksilöllisiä 

ja Henki jakaa ne niin kuin tahtoo, yhteiseksi hyödyksi. Hengen antamia lahjoja ei 

missään määritellä sukupuolittuneina.27  Paremmin tämän vaihtoehdon mukainen 

argumentointi sopinee ajan patriarkaaliseen kulttuuriin, josta eksegeetit toki 

etsivätkin ymmärrystä Paavalin ilmaisuihin. Kiistanalaista on, missä määrin 

Paavali jakoi kulttuurin naisia väheksyvät asenteet. Miehiin tai naisiin liitetyt 

stereotypiat ja naisia vähättelevät identiteettileimat eivät kuitenkaan kuulu 

Paavalin kielenkäyttöön.  

 Tämä tulkintalinja Paavalin naisnäkemyksestä vaatii mielestäni, että 

naisista kirjoittaessaan Paavali ei argumentoinut samoilla säännöillä kuin muuten, 

                                                
26 Vrt. esim. ympärileikkaus (Gal. 6: 12–15), uhratun lihan syöminen (1. Kor. 10) tai epäjärjestys 
jumalanpalveluksessa (1. Kor. 14).  
27 kts. esim. 1. Kor. 12 ja Room. 8. 



 16 

vaan hänen teologiansa muuttui naisten kohdalla. Paavali oli myös korinttilaisia 

”konservatiivisempi”, sillä hänen oli moitittava korinttilaisia liiallisista naisten 

vapauksista. 

Selittämättä jää myös, miksi Paavali ohjeisti myös miehiä useaan otteeseen. 

Riittääkö miesten puhuttelun selitykseksi vain kontrastin luominen naisille? 

Edelleen kysymykseksi jää, miksi hän totesi, että hiukset on annettu naiselle päätä 

peittävän vaatekappaleen sijaan. Jos hierarkia oli Paavalille Jumalan hyvä 

luomistarkoitus, voi kysyä, miksi oli tarpeen lieventää sanomaa vahvalla 

vastavuoroisuuskorostuksella Herrassa. Paavali ikään kuin heti kumoaa juuri 

sanomansa.  

2.3 Sukupuolten tasa-arvo Kristuksessa 

Täysin päinvastaisen tulkinnan mukaan Paavali halusikin ohjeistuksellaan 

nimenomaan korostaa hierarkian sijaan sukupuolten tasa-arvoa – tai haastaa anti-

hierarkkisuuteen – Kristuksessa. Koska statuskilpailun aiheuttamat riidat ovat 

kantava teema koko kirjeessä, ei olisi sinällään yllättävää, jos myös jaksossa 

10:2–16 olisi viitteitä kehotuksiin statusjärjestysten mitätöimiseen. Tämä 

tulkintalinja kiinnittää erityisesti huomiota niihin jakeisiin, joiden kanssa 

hierarkkinen tulkinta ajautui hankaluuksiin.  

Muutamat – tosin harvat – tutkijat ovat päätyneet vielä radikaalimpaan 

ratkaisuun tekstin loogisten ristiriitojen ja niistä seuraavien päinvastaisten 

tulkintojen vuoksi. He pitävät tekstijaksoa kokonaisuudessaan myöhempänä 

lisäyksenä.28 Pääasialliseksi perusteluksi esitetään, että jakso sopii kielellisesti ja 

sisällöltään Paavalia paremmin Paavalin jälkeisille kirjoittajille tilanteeseen, jossa 

naisten toimintaa ja vapautta haluttiin rajoittaa vetoamalla miesten dominoivaan 

asemaan ja naisten alamaisuuteen.29 Toisin kuin ”naisten vaikenemiskielto”-jakso 

luvussa 14, jakeet 11:2–16 ovat käsikirjoituksissa kuitenkin poikkeuksetta 

samassa kohdassa kirjettä, eikä tekstissä ole muutenkaan viitteitä siihen, että 

tekstiä olisi siirrelty. 

Käsittelemässämme jaksossa huomattavaa on lisäksi, että Paavali pitää 

itsestään selvänä, että naiset ovat aktiivisia johtavassa asemassa olevia toimijoita 

seurakunnan kokouksessa. Kysymys ei vaikuta olevan naisten vähempiarvoisesta 

                                                
28 Ks. Walker 1983 ja Trompf 2006. Trompf huomauttaa, että jos jakeet 11:3–16 poistaa, teksti 
pysyy luontevasti ruokailuteemassa Paavalin siirtyessä epäjumalille uhratun lihan käsittelemisestä 
väärinkäytöksiin ehtoollisaterian yhteydessä.  
29 Tästä tuli ongelma Paavalin jälkeisenä aikana, kun kirkko menetti varhaisen eskatologisen ja 
karismaattisen innostuksena ja kirkollisia rakenteita alettiin luoda. 



 17

roolista, sillä naiset toimivat arvostetuimpien armolahjojen käyttäjinä samoin kuin 

miehetkin. Tutkijat ovat varsin yksimielisiä siitä, että kyse on kulttuurillisen tavan 

ylläpidosta tai siihen puuttumisesta. Erimielisyys koskee sitä, minkälaista 

naiskuvaa Paavalin teologinen perustelu merkitsee. Lopulta tärkeimmäksi 

perusteeksi sille, että jakso kokonaan tai osa siitä ei olisi Paavalin omaa tekstiä, on 

tekstin sisällössä nähty ristiriitaisuus Paavalin muun teologian kanssa paitsi 

suhteessa naisiin myös tavassa korostaa ulkoisia merkkejä.   

Padgett30 ratkaisee tekstin sisäisen ristiriitaisuuden olettamalla, että koko 

jakso 11:4-7a on siteerausta korinttilaisilta, jotka esittivät ajatuksia sukupuolten 

hierarkiasta. Paavali pyrkikin tekstissä korjaamaan korinttilaisten käsitystä siitä, 

mitä päänä oleminen merkitsee. Antamalla jakeessa 11:3 pää-sanalle merkityksen 

’lähde’, Paavali opetti korinttilaisille, että miehen päänä oleminen ei merkinnyt 

miehen ylempiarvoista asemaa naiseen nähden. Sen jälkeen oletettu siteeraus 

jatkuu, kunnes jakeessa 11:7 tapahtuu siirtymä korinttilaisten käytännön 

kuvaamisesta sen torjumiseen. Paavalin oma argumentti sovinistista ääriajattelua 

vastaan alkaa toteamuksella, että nainen on miehen kunnia (δόξα). Tämän tähden 

(διὰ τοῦτο) naisella tulee olla vapaus valita hiustyylinsä. Paavalin keskeinen 

sanoma jaksossa onkin Padgettin mukaan, että miehet ja naiset ovat 

yhdenvertaisia Herrassa (11:11–12, Gal. 3:28). Tekstin jakaminen kahtia ratkaisee 

useimmat ristiriidat. Kun Padgett lisäksi jättää jakeista 11:13–15 kysymysmerkit 

pois, lauseiden merkitys kääntyy päinvastaiseksi. Kielellistä tai muuta 

eksegeettistä perustelua tekstin jakamiselle kahtia ei kuitenkaan ole. Sen sijaan 

välimerkkien poistaminen on täysin mahdollista ja tekee tekstistä 

ymmärrettävämmän. 31  

Tavallisesta tulkintatavasta poiketen Padgett tulkitsee jakeen 11:13 

kysymyksen sijaan yksinkertaisena toteamuksena: ”Päätelkää itse: naisen on 

sopivaa rukoilla Jumalaa pää peittämättömänä”. Tässä hän seuraa Katharine 

Bushnellin ajatusta 1900-luvun alusta.32 Kreikan kielen sanajärjestyksen puolesta 

lauseen voi perustellusti lukea näin. Vastaavalla tavalla jakeen 14 hämmentävä 

kysymys ”eikö luontokin opeta, että pitkät hiukset ovat miehille häpeäksi?” 

                                                
30 Padgett 1984, 69–86; Padgett 2003, 17–23. 
31 Kysymysmerkit kreikankieliseen tekstiin on lisätty vasta paljon myöhemmin. Toisin sanoen ne 
ovat itsessään myöhempää tulkintaa. 
32 Katharine Bushnellin kirja God’s Word to Women julkaistiin vuonna 1921. Siinä Bushnell käy 
läpi Raamatun naiskohdat Genesiksestä Ilmestyskirjaan.   Christians for Biblical Equality -järjestö 
julkaisi sen uudelleen vuonna 2003.  



 18 

voidaan lukea ilman kysymysmerkkiä seuraavasti: ”Luontokaan33 ei opeta teille, 

että pitkät hiukset ovat miehelle häpeäksi”34  Näin luettuna lause on 

ymmärrettävämpi sekä tekstijakson että kulttuurin kontekstissa. Tähän palataan 

myöhemmin. 

Jakson loppuosan sanomaksi ja johtopäätökseksi jää, että sekä miehet että 

naiset ovat vapaita pitämään pitkiä hiuksia. Padgettin hypoteesi on, että 

korinttilaiset pitivät häpeällisinä miehillä pitkiä hiuksia ja naisilla avoimeksi 

päästettyjä hiuksia tai huivitonta päätä. Hän epäröi itsekin, mikä naisille on 

Korintissa häpeällistä: varhaisemmassa artikkelissaan hän mainitsee korinttilaisten 

naisten ongelmalliseksi pukeutumistyyliksi avoimet hiukset ja myöhemmässä 

artikkelissaan sen, että naiset eivät peittäneet jumalanpalvelusta johtaessaan 

päätään huivilla, kuten oli tapana roomalaisissa uhrimenoissa. Selittämättä jää, 

miksi miesten olisi sopivaa luopua samasta tavasta. 

Koko tekstijaksoa 1. Kor. 11:2–16 on tulkittu myös Paavalin omana 

antihierarkkisena viestinä. Peters kiinnittää huomiota siihen, että Paavali aloitti 

jakson ohjeistuksilla nimenomaan miehille.35  Molemmat käyttäytyivät 

häpeällisesti. Sen vuoksi mies ja nainen kulkevatkin rinnakkain tekstissä loppuun 

asti. Kieltäessään miehiä peittämästä päätään, Paavali itse asiassa halusi antaa 

anti-imperialistisen viestin. Tämä viesti syntyi, kun Paavali kutsui miesten 

päänpeittämistä häpeälliseksi ja luonnottomaksi, vaikka ympäröivä todellisuus 

kommunikoi päinvastaista. Roomalaiset keisarit peitettyine päineen olivat esillä 

Korintissa, ja miehet peittivät rutiininomaisesti päänsä ajan palvontamenoissa, 

niin kuin tekivät myös juutalaiset miehet. Kieltäessään tämän miesten statusta 

korostavan käytännön Paavali viesti samalla rivien välissä myös kritiikkiä 

Rooman valtakunnan arvoja vastaan. Sen sijaan, että keisari olisi perhekunnan 

patriarkan (paterfamilia) pää, miehen pää oli nyt Kristus.  Peittämätön pää 

merkitsee Petersin mukaan näin käytännössä kunnian ottamista pois miehiltä (ja 
                                                
33 Bushnellin mukaan οὐδὲ-sana esiintyy merkityksessä ’ei edes’ esim. jakeissa: 1. Kor. 5:1, 14:21; 
Gal. 2:3, 6:13; Heb. 8:4, 9:18. Hän kääntää jakeen 14 “Nor doth nature teach you...”. Payne (2009, 
200; 338–339) puolestaan löytää Paavalin kirjeistä kymmenen jaetta, joissa sanaa käytetään 
merkityksessä ’ei edes’ (not even): Room. 3:10; 1. Kor. 4:3; 5:1; 11:14; 14:21; 15: 13, 16; Gal. 
2:3; 5; 6:13. Hänen mukaansa Paavali käyttää tätä konjunktiota tyypillisesti liittääkseen toisiinsa 
ilmaisuja, jotka vahvistavat tai tarkentavat yhtä yksittäistä ajatusta. οὐδὲ viittaa yllä mainituissa 
kohdissa aina edeltävään asiaan.  Liittäminen voi ilmetä eri tavoin. Konjunktiota voidaan käyttää 
esimerkiksi liittämään toisiinsa käsitteellisesti erilaisia ilmaisuja yhden ajatuksen välittämiseksi.  
34 Padgettin (2003, 18) käännös jakeista 11:13-15 kokonaisuudessaan: “Judge yourself: it is proper 
for an uncovered woman to pray to God. But nature herself has not taught you that if a man has 
long hair it is a shame, but if a woman has long hair it is her glory; for hair is given to her instead 
of a covering” 
35 Petersin (2008) lisäksi Bushnell (1921) ja esim. Thiselton (2000) tulkitsevat miehille tarkoitetun 
ohjeistuksen todelliseksi kielloksi. 



 19

keisarilta). Kuitenkin samaan aikaan naisia kehotettiin peittämään päänsä, vaikka 

myös naisilla pään peittäminen oli osoitus asemasta yhteisössä ja he peittivät 

miesten lailla päänsä johtaessaan kultillisia uhrimenoja. Paavalin kielenkäyttö 

tähtää tämän tulkinnan mukaan statusasemien kääntämiseen päälaelleen.36   

Tulkinta jättää vastaamatta siihen, miksi Paavali olisi halunnut naisten 

korostavan statustaan hunnulla, eli juuri sitä, mitä miehillä paheksui. Anti-

hierarkkisuus ei mielestäni merkitse Paavalin retoriikassa sitä, että alemmalle olisi 

annettu valtuudet tehdä sitä väärää, mikä ylemmiltä oli kielletty.   

Jatkossa tarkastellaan hiukan tarkemmin aiemmin mainitun Katharine 

Bushnellin tulkintaa esimerkkinä jakson tasa-arvoa Kristuksessa korostavasta 

tulkinnasta.37 Hän pitää koko jaksoa aitona Paavalin tekstinä, mikä vastaa 

nykyeksegetiikan päälinjaa paremmin kuin pyrkimykset ratkaista tekstin 

näennäistä sisäistä ristiriitaa jakamalla teksti aitoihin ja epäaitoihin osiin. 

Nykyeksegetiikan metodeista hän poikkeaa käyttäessään enemmän koko 

Raamattua hyväkseen tulkitessaan yksittäisiä tekstejä. Viittaukset Paavalin 

jälkeisiin teksteihin eivät kuitenkaan ole niin merkittävässä roolissa, että ne 

tekisivät hänen huomioistaan eksegeettisesti sopimatonta.  

Bushnell tulkitsee Petersin tavoin Paavalin kehotuksen antihierarkkisena. 

Pukeutumisvaatimuksen ensisijainen kohderyhmä ovat miehet, joille 

kohdistuvalla kehotuksella tekstijakso alkaa. Paavali kehottaa sekä naisia että 

miehiä luopumaan pään peitteistä. Jumalan edessä tuli rukoilla ja profetoida 

”kasvot peittämättöminä”. Nainen ei ole tekstissä kontrastina miehelle. Kyse on 

siitä, että kulttuurin vaatimusten vuoksi Paavali ei voinut vaatia kaikkia naisia 

luopumaan hunnuistaan, vaan salli heille poikkeuksia yleissäännöstä. Naiset siis 

saivat peittää päänsä hunnulla, jos se oli häpeän välttämisen tähden välttämätöntä. 

Sen sijaan mysteerikultteja imitoivista vapaiksi päästetyistä hiuksista ei 

kristillisessä seurakunnassa olisi voinut olla kysymys. Se olisi ollut mahdoton 

ajatuskin.38 

 Miten Bushnell voi päätyä aivan vastakkaiseen johtopäätökseen 

ohjeistuksen sisällöstä kuin hierarkkisessa lukutavassa? Valtaosa Bushnellin 

                                                
36 Peters 2008, 7–12.  
37 Bushnell tutki alkukielisiä tekstejä niiden historiallisessa kontekstissa ja osoitti, kuinka 
Raamatun käännökset ovat usein hämärtäneet tekstien merkitystä. Hän oli myös lääkäri, joka 
työskenteli naisten aseman parantamiseksi ja sosiaalisen reformin puolesta. Raamatun 
väärintulkinnoilla hän näki olevan yhteyttä naisten asemaan. 
38 Näin myös Thiselton (2000). Mielestäni tämä on liian jyrkkä ajatus ottaen huomioon kirjeessä 
olevat viittaukset hurmoksellisuuteen ja toisaalta se mitä tiedetään karismaattisten tapojen 
samankaltaisuudesta uskontojen välillä. Tästä lisää luvussa 6.3.1. 



 20 

huomioista on myös nykytutkijoiden jakamia. Osin hänellä on varsin 

ainutlaatuisia oivalluksia, jotka tekevät mahdolliseksi tekstin lukemisen 

perinteisestä poikkeavalla tavalla.  

 Aloitetaan ohjeesta miehille. Jakeessa 11:4 Paavali tarkoittaa, että mies, 

joka peittää päänsä, ei häpäise itseään vaan Kristuksen, joka on hänen päänsä.  

Miesten pään peittämistä kuvaava ilmaisu sopii kuvaamaan paitsi roomalaisten 

käyttämää toogaa myös juutalaismiesten rukoushuivia (tallit), jotka molemmat 

kirjaimellisesti roikkuivat ’pään päältä alaspäin’ (κατὰ κεφαλῆς ἔχων), kuten 

kreikankielinen teksti asian ilmaisee.  Bushnell tulkitseekin Paavalin viittaavan 

juutalaisiin rukoushuivia käyttäviin miehiin.  Huivi oli heille merkkinä Jumalan 

kunnioittamisesta ja tuomiosta synnin vuoksi. Bushell tulkitsee Paavalin kieltävän 

rukoushuivin käytön sen sisältämän epäkristillisen symboliikan takia: kristityille, 

jotka uskovat Kristuksen tuoneen heille täyden ja riittävän lunastuksen, mikä 

tahansa merkki, joka ilmaisee syyllisyyttä tai katumusta synnistä, on 

asiaankuulumaton silloin kun rukoillaan ja profetoidaan jumalanpalveluksessa.39  

Kysymykseksi nousikin sitten, pitäisikö naisilta kieltää pään peittäminen 

kristittyjen miesten tapaan vai ei? Ideaalitapauksessa naistenkin pitäisi rukoilla ja 

profetoida pää peittämättömänä miesten tapaan, mutta Paavali sallii naisten myös 

hunnuttautua, jos se on välttämätöntä. Jakeet 11:5–6 selittävät sitä, miksi naisilta 

ei voitu vaatia pään peittämättömyyttä kaikissa tapauksissa. Analogisesti miehiä 

koskevan jakeen 11:4 kanssa naisen pään häpäisemisellä ei tarkoiteta jakeessa 

11:5 naisen itsensä, vaan miehen – naisen pään – häpäisemistä. Mies tulee 

häväistyksi, koska vaimon pään peittämättömyys altistaa hänet juutalaisen lain 

edessä syytökselle aviorikoksesta. Sellaista syytöstä olisi pidetty häpeällisenä 

nimenomaan miehelle. Paavali kirjoittaa: ”Jos nainen ei peitä päätään, 

leikkauttakoon hiuksensakin”. Bushnell tulkitsee Paavalin siteeraavan tässä 

juutalaista suullista lakia, eikä hän siis puhuisikaan tässä omasta puolestaan.40  

Talmudissa kysytään, miten suullista lakia voidaan rikkoa. Vastaukseksi annetaan 

pitkä lista rikkomuksia, joista yksi on vaimon esiintyminen ulkona pää 

peittämättömänä. Rikkomuksesta rangaistukseksi määrätään vaimosta 

                                                
39 Vanhan testamentin professori Walter C. Kaiser siteeraa Bushnellia seuraavasti kotisivullaan 
olevassa artikkelissa: “From the Jewish perspective, Paul was anxious to make clear that such a 
veiling of the tallit was not only a sign of reverence to God, but, unfortunately, it was also a sign 
of condemnation for the sin and of the guilt of its wearer before the Almighty.  But how could such 
signs be worn when “there is therefore now no condemnation to those who are in Christ Jesus?”. 
40 Bushnell viittaa Dr. John Lightfootiin.  Talmudissa syntiä tekevä nainen kuvataan sellaisena, 
joka rikkoo Mooseksen lakia ja juutalaista lakia. Jälkimmäinen selitetään lakina, jota Israelin 
tyttäret noudattavat, vaikka sitä ei ole kirjallisena.  



 21

eroaminen.41 Toisaalla siveettömiä naisia käsittelevässä osassa opastetaan, että 

tämä eroamisvelvollisuus koski juutalaista, jonka vaimo oli nähty ulkona ilman, 

että pää oli peitetty tai hiukset laitettu (ylös). Tämä rinnastettiin aviorikokseen.42  

Siksi saattoi olla mahdollista, että juutalainen mies, joka suhtautui myötämielisesti 

kristityksi kääntyneeseen vaimoonsa ja hänen peittämättömään päähänsä 

jumalanpalveluksissa, saattoi olla pakotettu eroamaan hänestä.  Päätään 

peittämätöntä juutalaista aviovaimoa saatettiin syyttää aviorikoksesta. Jos näin 

tapahtui, hänen hiuksensa leikattiin lyhyeksi tai ajettiin pois.43 Tästä syystä 

Paavali ei voinut vaatia Bushnellin mukaan kaikilta naisilta hunnuttautumisesta 

luopumista.  

Jakeen 11:6 loppuosa käännetään yleensä ”Mutta jos hiusten 

leikkaaminen…”. Bushnell toteaa, että sana δέ sallii aivan hyvin myös 

käännöksen ’nyt’, niin että lause alkaa ”Jos nyt hiusten leikkaaminen…”44  Toisin 

sanoen, jos tilanne on sellainen, että pään peittämättömyydestä seuraa häpeä ja 

avioero, Paavali sallii naisen peittää päänsä, sanomalla ”peittäköön päänsä”.   

Varsinainen perustelu sille miksi miesten ei pidä peittää päätään – eikä 

naistenkaan ideaalitilanteessa – jatkuu jakeissa 7–9.  Jakso alkaa sanalla γάρ, joka 

”tuo ensisijaisesti esille perustelun (tai selityksen) edellä esitetylle asialle”.45 

Paavali kokee tässä velvollisuudekseen pyrkiä poistamaan jäljellä olevat 

ennakkoluulot, joita kristityillä miehillä saattaisi olla naisten pään 

peittämättömyyttä vastaan.  Jakeissa 11:7–9 Paavali haluaa sanoa, että naisen 

suhde mieheen ei ole täysin erilainen kuin miehen suhde Jumalaan (tai naisen 

suhde Jumalaan). Näin ollen sama argumentti, jolla perustellaan miehen pään 

peittämättömyyttä Jumalan edessä, koskee myös naisen pään peittämättömyyttä 

miehen edessä. 46 

 Bushnell selittää asiaa seuraavasti: Langennut, syntinen mies ei kanna 

Jumalan kuvaisuutta ja kaltaisuutta vain sen tähden, että hän on mies. Jumala ei 

ole mies eikä nainen, niin että yksi sukupuoli kantaisi hänen kuvaisuuttaan 

enemmän kuin toinen. Kirkastettu Jeesus Kristus kantaa tuota kuvaisuutta ja 

                                                
41 Bushnellin viittaama teksti: Kethuboth, fol. 7, kol.I 
42 Talmudin osassa nimeltä Sotah. (Bushnellin viite) 
43 Bushnell viittaa Dr. Edersheimin tekstiin Sketches of Jewish Social Life, luku 9.   
44 vrt. esim. Joh. 6:10, 19:23; 1. Kor. 15:50. 
45 Aejmelaeus L. 2008, 230. 
46 Argumentointi tässä kohtaa on omintakeista verrattuna nykytutkijoiden tulkintaan. Bushnell 
kääntää [ja tulkitsee] nämä jakeet seuraavasti: For a [Christian] man ought not to veil the head 
because he is the image and glory of God. But woman is [also] the glory of man.  For man is not 
originally from woman [as from a despised and inferior source], but woman is from man. Nor was 
the man created for the woman [to help her], but the woman was for the man [to help him]. 



 22 

ilmaisee Jumalan kirkkautta (δόξα) (Hepr. 1:3).  Kristus, lunastetun ihmisen pää, 

on taivaassa ”ilmestyäkseen Jumalan kasvojen eteen meidän hyväksemme” (Hepr. 

9:24).  Meitä kaikkia koskee jae ”Sillä kaikki ovat syntiä tehneet ja ovat Jumalan 

kirkkautta (δόξα) vailla” (Room. 3:23). Kun Paavali kirjoittaa: ”Mutta nainen on 

miehen kunnia” (δόξα) hän tarkoittaa samaa kuin kirjoittaessaan: ”Sillä te olette 

meidän kunniamme” (1. Tess. 2:20). ”Kunnia” tarkoittaa ”loistamista” – 

suorastaan hunnutetun henkilön vastakohtaa.  

 Bushnell tekee mielenkiintoisen huomion siitä, miten pään peittämisen 

symboliikka kenties liittyi Paavalin ajatuksissa metaforiseen ”kasvojen 

peittämiseen” ja ”kirkkauteen”. Kirjoittaahan Paavali myöhemmin juuri 

korinttilaisille: ”Mutta kun heidän (Israelin kansan) sydämensä kääntyy Herran 

tykö, otetaan peite (κάλυμμα) pois” (2. Kor. 3:16). Jos rukoushuivi symbolisoi 

korinttilaisille syyllisyyttä ja tuomionalaisuutta, se ei ollut Paavalin mielen 

mukainen korostus. Olihan Jeesuksen Kristuksen lunastus poistanut syyllisyyden 

ja tuomion niiden sydämestä, jotka luottivat tuon lunastuksen riittävyyteen.47 

Tämä koski myös naisia; on sopimatonta pukeutua merkkiin, jolla osoitetaan 

nöyryyttä miehille Eevan synnin takia. Eikö Kristus ole lunastanut myös Eevan 

synnistä? Onko tämä ainoa asia, missä Kristuksen lunastus epäonnistui, kysyy 

Bushnell.  Tämän takia kasvojen peittämättömyys oli Paavalille tärkeä 

symbolinen asia sukupuoleen katsomatta. ”Mutta me kaikki, jotka peittämättömin 

kasvoin (ἀνακεκαλυμμένῳ προσώπῳ) katselemme Herran kirkkautta kuin 

kuvastimesta, muutumme saman kuvan (εἰκών) kaltaisiksi kirkkaudesta 

kirkkauteen (ἀπὸ δόξης εἰς δόξαν)” (2. Kor. 3:18).   

Tästä Paavali sitten jatkaa avainjakeeseen 11:10, jossa hän ilmaisee kaikesta 

edellä sanotusta käytännöllisen johtopäätöksensä: naisilla tulisi olla valta päätään 

koskien. Valta peittää, jos se on välttämätöntä, mutta myös valta olla peittämättä, 

jos mahdollista. Jo Bushnell nosti esille jakeeseen liittyvän, myös nykytutkijoiden 

huomioiman, hierarkkisen tulkinnan merkittävän ristiriidan. Jakeen merkitys on 

kielellisesti varsin yksikäsitteinen: ”naisella tulee olla valta päähänsä”. Ilmaisua 

ἐξουσίαν ἔχειν ἐπί + gen. käytetään Uudessa testamentissa vain siinä 

merkityksessä, että subjektilla itsellään on valta ilmaisun jälkeisen asian 

suhteen.48,49 Jae silti tyypillisesti käännettiin tai tulkittiin muotoon, jonka mukaan 

                                                
47 Kasvu armossa riippui luottamuksesta juuri syyllisyyden ja tuomion poistamiseen. 
48 Kts. esim. Payne 2009, 182. Bushnell viittaa esim. jakeeseen Ilm.11:6 (ἐξουσίαν ἔχουσιν ἐπὶ τῶν 
ὑδάτων στρέφειν αὐτὰ εἰς αἷμα) 



 23

naisen tulisi pitää päässään (miehelle) vallan alaisuuden merkkiä (huntua).  

Paavali antoi naiselle itselleen vallan, mutta käännös odottaa naisen olevan, ei 

vain vallan alainen, vaan että hänen on lisäksi pidettävä yllään merkkiä siitä, että 

hän nimenomaisesti kieltäytyy siitä vallasta, jonka Paavali hänelle antaa. ’Valta’ 

pyritään korvaamaan ajatuksella alamaisuudesta eli vallan puutteesta. Nainen ei 

myöskään vain luovu tästä vallasta, vaan luovuttaa sen erityiselle henkilölle, 

nimittäin aviopuolisolleen. Jos todella naisen tulisi pitää profetoidessaan yllään 

vallan alaisuuden merkkiä, niin miksi se ei olisi mieluummin merkki 

alamaisuudesta Jumalalle, Bushnell kysyy.   

 Vaikka jakeessa ei enää juuri nähdä ajatusta vallan alaisuuden merkistä, silti 

ei ole nähty juuri tätä jaetta Paavalin argumentoinnin johtopäätöksenä. Se ei ole 

sopinut jakson muuhun logiikkaan niin kuin se on ymmärretty. Yhä edelleen jae 

11:10 aiheuttaa poikkeuksetta tutkijoille päänvaivaa.  Yleinen nykytulkinta 

”naisen vallasta päähänsä” on, että Paavali kehottaa naisia harjoittamaan 

itsekontrollia, hallitsemaan päätään, eli pukeutumaan niin kuin on 

hyväksyttävää.50 Usein pään peitteen tai sidottujen hiusten tulkitaan symboloivan 

naisen auktoriteettia ja vapautta rukoilla ja profetoida seurakunnan kokouksessa.51 

Monet lisäävät tähän ajatuksen siitä, että näin naiset osoittavat olevansa miehelle 

alamaisia eli vanha merkitys ’vallanalaisuuden merkistä’ säilytetään tämän jakeen 

tulkinnassa, vaikka sitä ei käännökseen kirjattaisikaan.52 Tutkijat päätyvät harvoin 

Bushnellin tapaan jakeen kielellisesti luonnollisimpaan tulkintaan, jonka mukaan 

                                                                                                                                 
49 Jakeen enkeleitä käsittelevän loppuosan Bushnell tulkitsee tarkoittavan naisen omia enkeleitä. 
Lause on mahdollista ymmärtää näin, sillä määräisellä artikkelilla voi kreikankielessä olla 
possessiivipronominin kaltainen merkitys. Ajatusta naisen omista enkeleistä hän perustelee 
Jeesuksen sanoilla ”Katsokaa, ettette halveksu yhtäkään näistä pienistä; sillä minä sanon teille, 
että heidän enkelinsä taivaissa näkevät aina minun Isäni kasvot” (Matt. 18:10) 
50 Esim. Thiselton 2000, 839; Payne 2009, 183. 
51 Esim. Schüssler Fiorenza 2002, 230. Alun perin ajatuksen esitti Hooker (1964), joka tulkitsi 
pään peitteen palvelevan naiselle annetun vallan (ἐξουσία) merkkinä, valtana rukoilla ja 
profetoida.  
52 Kts. Thiselton 2000, 838. Lakey (2010, 109) rinnastaa jakeen 11:7 ilmaisun ” οὐκ ὀφείλει 
κατακαλύπτεσθαι τὴν κεφαλήν” ja jakeen 11:10 ilmaisun ” ὀφείλει ἡ γυνὴ ἐξουσίαν ἔχειν ἐπὶ τῆς 
κεφαλῆς” olettaen, että naisen vaatetus assosioitui mielissä miehen auktoriteettiin ja sitä kautta 
naisen alamaisuuteen.  Ajatus naisen pää peittämisestä alamaisuuden ja vallanalaisuuden merkkínä 
löytyy myös kirkkoisiltä, mm. Johannes Krysostomilta (Ancient Christian Commentary on 
Scripture 1999, 106). Paynen (2009, 182) mukaan hellenistisestä kulttuurista on niukkaa tai tuskin 
lainkaan todistusaineistoa siitä, että huntu olisi symbolisoinut auktoriteettia. Hän arvelee, että 
huntu auktoriteetille alamaisuuden merkkinä on anakronismi arabikulttuurista. Tutkijat eivät ole 
pystyneet osoittamaan myöskään mitään raamatullista perustetta sille, että huntu olisi 
alamaisuuden merkki (Bushnell 1921, 100).  



 24 

Paavali antaa jakeessa 11:10 naiselle aidosti vapauden päättää itse pään 

peittämisestään.53 

Miksi Paavali sitten erottaa tekstissään miehet ja naiset toisistaan, jos heitä 

koskivat samat säännöt? Bushnell ajattelee, että Paavalin oli käsiteltävä 

sukupuolia erikseen, ikään kuin kontrastina toisilleen, pystyäkseen kohtaamaan 

miehen ennakkoluuloja naisen suhteen. Sen jälkeen hän kieltää tämän käytännön 

epäkristillisenä: Jakeissa 11 ja 12 Paavali julistaa, että Herrassa tällaista erottelua 

tai ykseyden puutetta ei ole (vrt. Gal. 3:28).   

Tämän kaiken sanottuaan Paavali yksinkertaisesti toteaa tosiasian jakeen 13 

lopussa: ”Naisen on sopivaa rukoilla Jumalaa pää peittämättömänä”.54 Bushnell 

huomauttaa, että myös Mooses meni kohtaamaan Jumalaa kasvot peittämättöminä 

(2. Moos. 34:34, vrt. 2. Kor. 3:18). Näin Paavali haluaisi sanoa, että Jumalan 

edessä on naistenkin sopivaa olla pää peittämättä, vaikka kenties miesten edessä ei 

olisikaan.  

Miksi Paavali sitten vielä palaa hiuksiin tekstin loppuosassa (11:14–15)?  

Miksi Paavali kysyisi, että eikö luontokin opeta, että pitkät hiukset ovat miehille 

häpeäksi? Onhan hän juuri kieltänyt miehiä peittämästä päätään. Ongelma ratkeaa, 

kun jae 14 luetaan jälleen ilman kysymysmerkkiä: ”Ei edes55 luonto opeta teille, 

että pitkät hiukset ovat miehelle häpeäksi ja naiselle pitkät hiukset ovat kunnia.”  

Hiuksia ei siis ole kenenkään tarpeen peittää.  

Lopuksi Paavali toteaa, että jos joku haluaa vaatia kummankaan sukupuolen 

pään peittämistä jumalanpalveluksessa ”niin meillä ei ole sellaista tapaa eikä 

Jumalan seurakunnilla”. Puheena oleva tapa on ollut koko ajan pään peittäminen. 

Kuitenkin tämä tapa on joskus sallittava naisten hyvinvoinnin vuoksi, heidän 

säästämiseksi häpeältä.  

Bushnellin tulkintaan jää joitakin heikkouksia. Selitys toimii korostetusti 

suhteessa juutalaisia perinteitä noudattaviin miehiin ja naisiin, vaikka tiedämme, 

että seurakunnassa oli paljon nimenomaan pakanoita. Paavalin teksti itsessään 

alkaa argumentilla, jossa puhutaan kaikista (πᾶς) miehistä ja kaikista (πᾶσα) 

naisista. Lisäksi πᾶς-sanan symmetrinen käyttö sekä miehistä että naisista tekee 

vaikeaksi hyväksyä Bushnellin ajatusta, että miehiin viittaava jae 11:4 on Paavalin 

                                                
53 Näin kuitenkin Padgett (1984), joka olettaa, että jakson alkuosa on korinttilaisten esittämää 
käytäntöä, jonka Paavali kumoaa. 
54 Jakeen alkuosan Bushnell katsoo kuuluvan yhteen jakeen 12 kanssa. 
55 Hän kääntää jakeen 14 “Nor doth nature teach you.”  



 25

omaa tekstiä56, kun taas naisiin viittaavat jakeet 11:5–6a57 ovat Paavalin 

siteerausta juutalaisesta suullisesta laista. Naisista ja miehistä puhutaan myös 

kielellisesti identtisesti ohjeistusta lukuun ottamatta.58 Siteerauksen erottaminen 

päätekstistä jää ontuvaksi, sillä katkoksen sijaan teksti näyttää integroituvan 

kontekstiinsa hyvin yksityiskohtaisesti.  

2.4 Sukupuolierojen ylläpito 

Tutkijan haaste on selittää, miksi Paavali puhuttelee naisia ja miehiä rinnakkain 

tekstijakson alusta loppuun ja kytkee argumentointinsa luomiskertomukseen. 

Sukupuolten välisen hierarkian ylläpitäminen tai päinvastoin sukupuolten tasa-

arvoon ja anti-hierarkkisuuteen haastaminen ovat molemmat tapoja selittää 

miesten ja naisten vastakkainasettelua tekstissä. Molemmat selitykset ajautuivat 

samankaltaisiin ongelmiin tekstin epäjohdonmukaisuuden kanssa. Tutkija joutuu 

valitsemaan yhdet jakeet selityksensä lähtökohdaksi ja selittämään jäljelle jääneet 

lähtökohdastaan käsin. Lopputuloksena on kaksi päinvastaista selitystä ja 

motivaatiota Paavalin tekstille. 

 Vaihtoehtoinen ratkaisu tekstin selittämiseksi on luopua sukupuolten tasa-

arvon tai hierarkkisuuden korostuksesta Paavalin pääasiallisena motiivina.  

Naisille ja miehille annetut erilaiset ohjeistukset selitetään sen sijaan sillä, että 

Paavali halusi korostaa miehen ja naisen erilaisuutta. Sukupuolten väliset erot 

olivat paitsi kulttuurillisia myös luomiskertomuksesta nousevia.  

Tämän tulkintalinjan tutkijoiden näkemykset poikkeavat siinä, näkevätkö he 

Paavalin perusteluissa myös sukupuolten hierarkian. Esimerkiksi Murphy-

O’Connor tulkitsee sukupuolten hierarkian vain Paavalin keinona perustella 

varsinaista opetustaan, joka koskee sukupuolten erilaisuutta. Erilaisuus oli asia, 

jota Paavali opetti täydellä auktoriteetillaan. Sukupuolten erilaisuus ilmeni 

miesten ja naisten toisistaan poikkeavana pukeutumisena. Paavali käytti 

luomiskertomusta perustelunaan, mutta Murphy-O’Connor huomauttaa, että 

toisaalta tekstistä ilmenee, kuinka vähän merkityksellisenä Paavali näitä eroja piti, 

                                                
56 11:4 πᾶς ἀνὴρ προσευχόμενος ἢ προφητεύων κατὰ κεφαλῆς ἔχων καταισχύνει τὴν κεφαλὴν 
αὐτοῦ. (Jokainen mies, joka rukoilee tai profetoi pää peitettynä, häpäisee päänsä.) 
57 11:5–6a: πᾶσα δὲ γυνὴ προσευχομένη ἢ προφητεύουσα ἀκατακαλύπτῳ τῇ κεφαλῇ καταισχύνει 
τὴν κεφαλὴν αὐτῆς·  ἓν γάρ ἐστιν καὶ τὸ αὐτὸ τῇ ἐξυρημένῃ. (Jokainen nainen, joka rukoilee tai 
profetoi pää peittämättömänä häpäisee päänsä, sillä se olisi sama kuin jos hän on sellainen, jonka 
hiukset olisi ajettu pois.) 
58 Lars Aejmelaeus sai minut kiinnittämään huomiota tähän. 



 26 

sillä eroilla ei ollut mitään tekemistä miesten ja naisten seurakunnallisten roolien 

kanssa.59  

Thiseltonin mukaan Paavali vaati sukupuolten erottautumista toisistaan, 

ilman että siihen sisältyi välttämättä sukupuolten välistä hierarkiaa.60  

Witherington puolestaan näkee naisen pään peittämisen antavan naiselle uuden 

luomisen mukaisen uuden vapauden, uudet roolit ja vastuut uskonyhteisössä. 

Luomisjärjestyksen mukaisia sukupuolieroja oli kuitenkin tärkeä ylläpitää 

symbolisesti vaatetuksella kristillisessä jumalanpalveluksessakin. Hän ei näe 

tekstissä sukupuolten hierarkian vaatimusta.61 Fee arvelee, että korinttilaiset olivat 

siirtymässä vähitellen kohti androgyynisyyttä, niin että miesten ja naisten välisillä 

eroilla ei ollut enää arvoa ”enkeleiden tähden”. Hän arvelee korinttilaisten jo 

kokeneen elävänsä enkelien kaltaista elämää (Luuk. 20:25–36). Tämä taas oli 

Paavalille ongelmallinen uskomus, johon piti puuttua.62   

Gundry-Volf ratkaisee tekstin dilemman olettamalla, että Paavali tietoisesti 

antoi sosiaalisten roolien ”maailmassa” ja sosiaalisten roolien ”Herrassa” olla 

törmäyskurssilla. Jumalanpalveluksessa nämä kaksi sosiaalista kontekstia 

sulautuivat yhdeksi. Laajemmassa sosiaalisessa kontekstissa kunnia ja häpeä 

riippuivat erillisten sukupuoli-identiteettien ja roolien ylläpitämisestä. 

Jumalanpalveluskontekstissa puolestaan sukupuolten rajat ylittyivät ja sosiaalinen 

hierarkia menetti merkityksensä. Korintin pneumaatikkojen tuli ikään kuin kantaa 

kahta ”hattua” samaan aikaan. He kantoivat pneumaatikon ”hattua”, joka ei ollut 

miespuolinen tai naispuolinen, vaan symbolisoi tasa-arvoa Herrassa. Samaan 

aikaan heidän tuli kantaa ensimmäisen vuosisadan miehen tai naisen ”hattua” eli 

pukeutumistyyliä. Se taas oli joko maskuliininen tai feminiininen ja piti sisällään 

perinteisten sukupuoliroolien merkitysvivahteet patriarkaalisessa yhteiskunnassa. 

Jumalanpalveluksessa naiset harjoittivat uusia rooleja profetoidessaan ja 

rukoillessaan julkisesti, mutta heidän piti välttää miesten häpäisemistä. 

Sosiaaliselta asemaltaan korkeampi mies puolestaan joutui vaihtamaan ylemmän 

asemansa naispuolisen profeetan kanssa jumalanpalveluskontekstissa. Paavali 

haluaa varmistaa, että kunnian ja häpeän arvoja ei jätetty huomiotta 

jumalanpalveluksessa hylkäämällä miesten ja naisten perinteisiä hiustyylejä.63 

                                                
59 Murphy-O’Connor 1976, 618–619. 
60 Thiselton 2000, 813. 
61 Witherington 1988, 89. 
62 Fee 2005,159. 
63 Gundry-Volf 1997, 168–169. 



 27

Jotkut tutkijat pitävät Paavalin tekstin motivaationa miesten suojelemista 

seksuaalisilta kiusauksilta jumalanpalveluksessa. Naisten tuli hunnuttautua, sillä 

pään peittämättömyys oli huntua käyttäneissä kulttuureissa merkki siitä, että 

nainen etsi miestä. Naisten hiuksia pidettiin miehisen himon kohteena.64 Watson 

tulkitsee tutkijoiden yleislinjasta poiketen, että naisten peittämättömät kasvot 

olivat miehisen eroksen kohteena. Tämän vuoksi Paavali kehottaa naisia 

peittämään kasvonsa hunnulla, jotta miehet pystyisivät kuulemaan naisen 

välittämän Herran sanan.65 Miehiä vaivaavat seksuaaliset kiusaukset selittävät 

näissä tulkinnoissa erilaiset ohjeet miehille ja naisille.  

Miksi Paavali ylipäätään haluaisi korostaa sukupuolten eroja, kun hänen 

sanomansa on yleensä, että Kristuksessa ei ole etnisiä, sosiaalisia tai sukupuolten 

välisiä raja-aitoja, vaan kaikki olivat yhtä Kristuksessa? Todennäköisesti Paavali 

oli itse opettanut korinttilaisille, että Kristuksessa ei ole miestä eikä naista (Gal. 

3:28). Tutkijat ovat usein kiinnittäneet huomiota siihen, että jakeesta 1. Kor. 12:13 

puuttuu mies/nais -pari, vaikka se muistuttaa muuten jaetta Gal. 3:28.  Tätä voisi 

selittää juuri Paavalin aiemman opetuksen väärinymmärrys niin, että tavoitteena 

rukoiltaessa ja profetoitaessa olisi jonkinlainen sukupuoleton tila Kristuksessa.66  

Vaikka Paavali ei Korinttilaiskirjeessä käytäkään jaetta Gal. 3:28 

kokonaisuudessaan, hän hyödyntää sen sisältämiä sosiaalisia jakolinjoja jakeissa 

7:17–28 juuri samassa järjestyksessä: ympärileikkaus/ympärileikkaamattomuus; 

orja/vapaa; ja mies/nainen. Bartchy tulkitsee näiden kolmen parin liittyvän 

ajatusmalliin, joka edustaa Paavalin ymmärrystä Kristuksessa tapahtuneesta 

’läpimurrosta’.67   

Tarve sukupuolten erojen esille nostamiseen syntyi kenties juuri Paavalin 

omien opetusten väärin tulkinnasta. Korinttilaiset ehkä ajattelivat, että Paavali 

viittasi sukupuolettomaan tai androgyyniin ensimmäiseen ihmiseen 

kirjoittaessaan, että Kristuksessa ei ole ”miestä ja naista”68. Myytti ensimmäisen 

ihmisen androgyynisyydestä esiintyy eri muodoissa usein antiikin teksteissä. Jo 

Platonin Pidoissa kuvataan androgyynin ensimmäisen ihmisen jakaantuminen 

                                                
64 Esim. Barrett 1971, 254; Keener 1993, 585.  
65 Watson 2000, 40–55. 
66 Henkilahjojen käyttöön ja ruumiin ykseyteen liittyvä konteksti luvussa 12 voisi selittää sitä, että 
Paavali jättää nais/mies- parin pois juuri tässä kohdin, koska väärinymmärrys ilmeni juuri 
henkilahjojen käytön yhteydessä. 
67 MacDonald (1987, 122) viittaa Scott Bartchyn väitöskirjaan (1973, 174), jossa Barchy tekee 
tämän huomion. 
68 Paavali käytti tässä Septuagintan eli juutalaisten kreikankielelle kääntämän Vanhan testamentin 
sanamuotoa jakeesta 1. Moos. 1:27. Käännöstyö alkoi kolmannella vuosisadalla eaa. 
 



 28 

kahtia mieheksi ja naiseksi.  Meeks kytkeekin artikkelissaan The Image of the 

Androgyne kristittyjen kasteen ja kasteen yhteydessä käytetyn jakeen Gal. 3:28 

Aadam-androgyynisyys myyttiin. Koska Paavali käyttää jakeessa Gal. 3:28 

tarkalleen jakeen 1. Moos. 1:27 ilmaisua miehistä ja naisista, Meeks katsoo tämän 

viittaavan siihen, että kasteessa perutaan toisen luomiskertomuksen kohtalokas 

jakaantuminen mieheksi ja naiseksi. Jumalan kuva ei enää ole uudessa 

jakaantunut ja yhteys palautuu.69 MacDonald toteaa kuitenkin, että jaksossa 1. 

Kor. 11:2–16 esiintyvä luomisjärjestys sulkee pois ajatuksen siitä, että Paavali 

olisi omaksunut androgyynisyys-myytin.70 Sen sijaan on hyvin mahdollista, että 

korinttilaisten Paavalin näkökulmasta ongelmallinen ajattelu liittyi siihen, että he 

olivat omaksuneen androgyynisyys-myytin mukaisen tulkinnan 

luomiskertomuksesta ja ymmärsivät siksi hengelliseksi tavoitteekseen 

sukupuolettomuuden tai androgyynisyyden. Tämänkaltaisen väärinymmärryksen 

taustoihin ja tutkijoiden näkemyksiin palataan luvussa 7.1.3, jossa tarkastellaan 

Paavalin ja korinttilaisten näkemyksiä luomiskertomuksesta. 

Tutkijat, jotka tulkitsevat Paavalin motivaatioksi jaksossa 1. Kor. 11:2–16 

sukupuolten erojen ylläpitämisen, antavat vaihtoehtoisen selityksen sille, miksi 

Paavali kuljettaa naiset ja miehet rinnakkain tekstissään. He eivät kuitenkaan ole 

pystyneet ratkaisemaan tekstin sisäisiä ristiriitoja paremmin kuin aiemminkaan 

esitetyt tulkintalinjat. Samat dilemmat jäävät ratkaisemattomiksi.  

 Seuraavassa lähdetään etsimään vaihtoehtoista ratkaisua. Tarkastellaan 

ensin luvussa 3 tulkinnan kannalta keskeisiä piirteitä Korintin kaupungin 

elämässä, kirjeen sanomaa kokonaisuudessaan, naisten asemaa ja Paavalin 

suhdetta naisiin. Tässä luvussa hahmottuva tilannekuva on perusta, jolta jakson 

11:2–16 taustalla olevaa konfliktia pyritään ymmärtämään.  

3 Ensimmäisen korinttilaiskirjeen taustaa 

3.1 Korintin sosiaalinen ympäristö 

Korintin kaupunki oli Paavalin aikaan roomalainen kaupunki. Julius Caesar oli 

perustanut sen uudelleen vuonna 44 eKr. roomalaisten tuhottua sen aiemmin. 

Liikenteen solmukohtana Korintin kautta liikkui paljon ihmisiä. Kaupungin 

asukkaina oli roomalaisia, kreikkalaisia ja juutalaisia. Sitä voi hyvällä syyllä 

verrata nykyiseen postmoderniin markkinatalouteen, jossa monenlainen 

                                                
69 Meeks 1974, 184–186. 
70 MacDonald 1987, 119. 



 29

kaupankäynti ja erilaiset ’viisauden opit’ olivat ihmisille keinoja parantaa 

sosiaalista ja taloudellista asemaansa ja luoda suhdeverkostoja.71 Hyvä maine, 

kunnia ja toisaalta häpeän välttäminen olivat ensisijaisen tärkeitä arvoja.72  

Kaupungin ylellisyyttä haluttiin tulla katsomaan kauempaakin.73 Se oli myös 

kuuluisa yleisestä seksuaalisesta holtittomuudestaan, mikä heijastui 

seurakunnankin elämään. Monet jumalat ja jumalattaret olivat palvontamenojen 

kohteina. Tiedämme, että Korintin seurakunnassa oli rikkaita ja köyhiä ihmisiä, 

ihmisiä jotka kuin luonnostaan ryhmittyivät ehtoolliselle statuksensa mukaisissa 

ryhmissä (1. Kor. 11:17–34). Seurakunta koostui monenlaisista ihmisistä myös 

etnisyydeltään ja sosiaaliselta asemaltaan.   

 Tämä on merkittävää tekstin tulkinnan kannalta, sillä pään peittämistä 

koskevat kiistat ovat vain osa ihmisryhmien välisiä monin tavoin kirjeessä 

ilmeneviä konflikteja.  

3.2 Kirjeen sanoma 

Nykyään tutkijat ovat varsin yksimielisiä siitä, että Ensimmäinen korinttilaiskirje 

ei koostu vain Paavalin satunnaisessa järjestyksessä esittämistä vastauksista 

korinttilaisten esittämiin kysymyksiin tai reaktioista siellä ilmeneviin ongelmiin, 

vaan Paavali argumentoi samalla tietty päämäärä mielessään. Kirjeen 

argumentoinnin tarkoitus ilmaistaan jakeessa 1:10.74  Siinä Paavali kehottaa 

korinttilaisia olemaan yksimielisiä seurakunnan sisäisen skismaattisen 

ryhmittymiin jakautumisen sijaan (vertaa jae 1:12). Koko kirjeen argumentoinnin 

voi perustellusti nähdä juuri suunnatuksi tähän tavoitteeseen pääsemiseksi. 

Paavali perustelee kirjeessään alusta loppuun juuri sitä, miksi ja miten 

korinttilaisten olisi tavoiteltava keskinäistä sovintoa ja saman mielisyyttä. 

Paavalin tarkoituksen ymmärtämiseksi jakeissa 1. Kor. 11:2–16 onkin syytä 

tarkastella jakson liittymistä kirjeen kokonaisuuteen. 

Todennäköisesti kirje kokonaisuudessaan, samoin kuin päänpeittämisteksti, 

on Paavalin vastine ongelmiin, joita korinttilaiset ainakin osin itse ottivat esiin 

kirjeessään Paavalille.75   Ongelmat liittyivät eri ihmisryhmien kiistoihin (6:1–8) 

ja puolueisiin (1:11–12), siihen että toisia ei huomioitu, köyhät jäivät ehtoollisen 

yhteydessä nautitulla aterialla nälkäisiksi (11:18–22), jumalanpalveluksessa ei 
                                                
71 Thieselton 2000, kommentaarin johdanto-osa. 
72 de Silva 2000 käsittelee tätä tematiikkaa laajasti kirjassaan. 
73 Roomalaisilla oli sanonta: ’Non cuivis homini contingit adire Corinthum’ - Kenen hyvänsä 
ihmisen ei onnistu päästä Korintiin (Palmén & Pekkanen, 20). 
74 Tämä on tutkijoiden laajalti jakama näkemys. Kts. esim. Thiselton 2000, 111–122.  
75 Fee 2005, 144. 



 30 

ollut järjestystä, vaan ihmiset puhuivat toistensa päälle (14:27–31), naisten ja 

miesten välillä oli jotain epäjärjestystä, ehkä naiset huutelivat miehilleen tai 

juttelivat ääneen (14:31–40) ja aiheuttivat epäsovinnaisella käyttäytymisellään 

häpeän tunteita (11:4–16), seurakuntalaiset käyttivät prostituoituja (6:16–20) ja 

jopa pöyhkeilivät sillä, että yksi jäsen harjoitti haureutta äitipuolensa kanssa (1. 

Kor. 5). Kaiken keskellä he ajattelivat elävänsä Hengessä.  

Todennäköisesti Korintin seurakunnassa oli ryhmäkuntaisuutta paitsi 

rikkaiden ja köyhien myös eri yhteiskunnallista ja etnistä ryhmää edustavien 

jäsenten välillä. Hajaannuksen taustalla saattoi olla myös etnisten ryhmien 

jakaantuminen esikuviensa (Keefas, Apollos, Paavali) mukaisiin ryhmiin (vrt. 

Apt.t. 18:24–19:6 ja 1. Kor. 1:12).76 Osin etnisyyteen perustuva jakaantuminen 

tuntuu luontevalta, koska yhteisöllisissä kulttuureissa etusijalla on usein oma 

yhteisö. Välittämisen ulottaminen koskemaan oman suvun tai etnisen ryhmän 

ulkopuolisia ryhmiä oli näissä kulttuureissa haasteellista.77 Jos näin oli, sen on 

täytynyt murehduttaa Paavalia. Kristuksen sovitustyön ulottuminen ihmisryhmien 

välisiin suhteisiin oli epäilemättä Paavalin sydämellä.  

Miten Paavali vastaa näihin käytännön ongelmiin?  Missä on ongelman 

teologinen ydin? Mistä kumpuavat nämä moninaiset ongelmat, samalla kun 

seurakunta harjoittaa Hengen lahjoja?  Paavali epäilemättä näkee sen, kuinka 

korinttilaiset ovat sekoittaneet armolahjat ja aidon elämän Hengessä. 

Armolahjoista oli tullut heille hengellisen ansion, maineen, kunnian, tai 

vastaavien heitä ympäröivän kulttuurin arvojen toteuttamisen kanava. He itse 

näkivät elävänsä vapaina Hengessä, juuri niin kuin Paavali heille oli aina 

opettanut. Tosiasiassa he ajoivat omaa etuaan, mikä ilmeni kaikissa niissä 

ongelmissa, joihin he pyysivät Paavalilta neuvoa. Mutta kuinka osoittaa 

korintilaisille heidän teologiansa ja käytäntönsä vinoutuminen? Ei riittänyt tarttua 

vain käytännön ongelmiin, vaan oli tuotava syyt näkyviksi.  Paavalin teologinen 

vastaus on ristiinnaulittu Kristus: Todella hengellistä on ajatella muiden parasta 

oman edun sijaan. Jotain on pielessä teidän teologiassanne, Paavali tuntuu 

sanovan, kun harjoitatte armolahjoja vain itseänne varten puhuen toistenne päälle 

jumalanpalveluksissa! Sitä miten ”ristinteologian” tulisi näkyä käytännössä, hän 

pyrkii valaisemaan monin eri tavoin: ottamalla oman heikkoutensa esimerkiksi, 

korostaen Kristuksen ruumiin pyhyyttä ja yhteyttä (sekä yksilön että yhteisön 

                                                
76 Thiselton 2000, 120–133. 
77 Tämä vaikeus ilmenee myös Pietarin elämässä (vrt. puhe helluntaina; Corneliuksen perheen 
kastamisen vaiheet, Apt.t. 10; riita Paavalin kanssa, Gal. 2). 



 31

ruumiin), osoittaen miten itsekkyys näkyy heidän elämässään, ja kuvaamalla 

miten armolahjojen tulisi toimia, ja lopulta näyttäen verrattomimman tien, 

rakkauden, joka ilmenee myös ristiinnaulitussa Kristuksessa.     

Paavali käytti mielellään itseään esimerkkinä siitä, mitä merkitsee uusi 

elämä Kristuksessa (Fil. 1:30–2:2). Hän halusi näyttää esimerkkiä nimenomaan 

siitä, miten ajatella muiden parasta. Häntä seuraamalla muutkin voisivat oppia 

tuntemaan Kristuksen mielenlaadun (1. Kor. 10:32–11:1). Paavalille kyse ei ollut 

moraalista tai hyvästä käytöksestä, hänen pinnallisesta imitoimisestaan, vaan 

kaiken lähtökohtana oli uusi elämä Kristuksessa ja Pyhän Hengen voima, joka 

mahdollistaisi jatkuvan mielenmuuttumisen, ja järjellisen Jumalan palvelemisen 

(Room. 12:2). Jumalan voima ei Paavalille ilmestynyt vain korinttilaisten 

arvostamissa hurmoksellisissa armolahjoissa, vaan erityisesti ristiinnaulitussa 

Kristuksessa. Korinttilaiset taas tulkitsivat Paavalin esiintymisen omista 

lähtökohdistaan käsin heikkoutena, arkuutena ja pelokkuutena, mitä he 

halveksivat (1. Kor. 4:8–13; 2. Kor. 10:10, 11:7–8, 11:21).78 Tätä taustaa vasten 

tulee ymmärrettäväksi, että Paavali opettaa juuri korinttilaiselle ristin sanomaa, 

johon kätkeytyy Jumalan salattu viisaus ja voima (1. Kor. 2:1–9).  

Keskellä seurakunnan ongelmien käsittelyä Paavali opettaa pitkään 

armolahjoista ja siitä, miten niiden tehtävä on rakentaa Kristuksen ruumista (luku 

12) – ruumista, johon kaikki ihmisryhmät on kastettu ja johon Henki on kaikki 

yhdistänyt (1. Kor. 12:13). Siitä Paavali jatkaa kuvaamalla kaikkein verrattominta 

tietä, rakkautta, joka on kaikkea profetoimistakin pysyvämpää (luku 13). Ehkä 

tässä vaiheessa viimeistään Paavali toivoi korinttilaisten ymmärtävän, miten 

rakkaus, armolahjat ja risti liittyisivät toisiinsa. 

Luvun 11 teemana on päänpeittämisongelman lisäksi myös väärinkäytökset 

ehtoollisen viettämisessä. Molemmissa on kyse toisten huomiotta jättämisestä 

enemmän kuin armolahjojen käytöstä. Sama teema on esillä myös juuri ennen 

päänpeittämis-jaksoa, mutta jumalanpalveluskontekstin ulkopuolella. Jakso 11:2–

16 (kuten luku 10) sopiikin loogisesti hyvin Paavalin ’ristin voima heikkoudessa’ 

-opetuksen ja armolahja/rakkaus-opetuksen väliin (luvut 12–13), jonka jälkeen 

vasta käsitellään ongelmia itse armolahjojen käytössä.  

Jakso 11:2–16 on suoraa jatkoa jakeille 10:31–11.1, joissa Paavali painottaa 

toisten edun huomioimista ja omaa esimerkkiään tässä. Yhteys jakeiden 10:32–

11.1 ja 11:2–16 välillä on niin läheinen, että päänpeittämis-jakson voisi hyvin 

                                                
78 Kts. Aejmelaeus L. (2005) heikkoudesta Paavalin aseena.  



 32 

katsoa alkavaksi jo jakeesta 10:32. Mitä ilmeisemmin muista piittaamattomuus 

ilmeni pukeutumisessa seurakunnan jumalanpalveluksissa. 

3.3 Onko Paavalin sanoma hierarkkinen vai 
antihierarkkinen? 

Kuten kirjallisuuskatsauksessa edellä havaittiin, jakson 11:2-16 motivaationa on 

nähty Paavalin halu vahvistaa sukupuolten hierarkkinen suhde ja toisaalta samoja 

jakeita on tulkittu päinvastoin Paavalin kehotuksena tasa-arvoon ihmisten ja 

sukupuolten välillä. Unohtakaamme hetkeksi vaikeasti tulkittavat jakeet 11:2-16. 

 Oliko Paavalin sanoma hierarkkinen vai antihierarkkinen muissa osissa 

kirjettä vai onko koko kysymys väärin asetettu? Margaret Mitchell (1991) osoittaa 

kirjassaan Paul and the Rhetoric of Reconciliation yksityiskohtaisesti ja varsin 

vakuuttavasti, että Paavali käytti läpi kirjeen systemaattisesti hyväkseen yleisesti 

vakiintunutta ὁμόνοια (yksimielisyys) -puheen kaavaa. Tämän retoriikan lajin 

tavoite oli sama kuin Paavalilla Korinttilaiskirjeessä eli suostutella riidan 

osapuolia sopuun ja pois kuppikuntaisuudesta. Puhetyyliä käytettiin 

yhteiskunnallisissa konfliktitilanteissa, poliittisessa suostuttelevassa puheessa ja 

esimerkiksi historiallisissa kirjoituksissa, joissa käsiteltiin poliittista yhtenäisyyttä 

ja hajaannusta.79  

 Paavali valitsee ilmeisen tarkoituksellisesti läpi kirjeen yksimielisyyden 

retoriikasta tuttuja sanoja, ilmaisuja ja argumentointitapoja. Esimerkiksi 

avainjakeessa 1:10 on neljä ilmaisua, joilla kaikilla on yhtymäkohta 

yksimielisyyden retoriikkaan.80 Τὸ αὐτὸ λέγειν, sanoa samoin, on ilmaisu, jolla 

kuvattiin kreikkalaisessa kirjallisuudessa hajaantumisen vastakohtaa, ihmisten 

keskinäistä poliittista ja sosiaalista ykseyttä. Sana σχίσμα esiintyy kirjeessä 

myöhemminkin (11:18 ja 12:25). Se merkitsee Mitchellin mukaan kaikissa 

kohdissa kirjettä yhteisön sosiaalista jakaantumista tai hajaantumista. Hän pitää 

luonnollisimpana, että Paavali viittaa sanalla yhteen ja samaan hajaantumiseen 

Korintin seurakunnassa. καταρτίζω-verbi jakeessa 1:10 puolestaan merkitsee 

korjaamista ja sovittamista81. ἐν τῷ αὐτῷ νοῒ on synonyymi retoriikan lajia 

kuvaavalle sanalle ὁμόνοια, joka merkitsee samanmielisyyttä. Tämän kanssa 

kreikkalaisissa poliittisissa teksteissä kulki usein rinnakkain ilmaisu ἐν τῇ αὐτῇ 

                                                
79 Mitchell 1991, 68. 
80 Jae kreikaksi: ἵνα τὸ αὐτὸ λέγητε πάντες, καὶ μὴ ᾖ ἐν ὑμῖν σχίσματα, ἦτε δὲ κατηρτισμένοι ἐν τῷ 
αὐτῷ νοῒ καὶ ἐν τῇ αὐτῇ γνώμῃ. 
81 Mitchell 1991, 68–75. Lääketieteellisessä merkityksessä mm. Galenos käytti sanaa 
merkitsemään rikkinäisten luiden oikealle, luonnolliselle, paikalleen laittamista. 



 33

γνώμῃ, joka merkitsee ’samaa ajatusta’. Paavalin ilmaisu tekstinsä tarkoituksesta 

on kuin suoraan ajan poliittisesta retoriikasta.82 

 Retoriikan lajille tyypilliseen tapaan Paavali myös kohdentaa argumenttinsa 

koko seurakunnalle nimeämättä riidan osapuolia tarkemmin minkään yksittäisen 

riita-asian yhteydessä. Huomio kiinnitetään ryhmähenkisyyden ilmiöön itseensä. 

Puheen metodina oli ongelman esittäminen kahden luokan välisenä, vaikka 

todellisuus saattoi olla monitahoisempi. Näin kehotettiin riidan osapuolia 

yksimielisyyteen ilman, että syyttävää sormea olisi osoitettu yksittäistä ihmistä tai 

selvärajaista ryhmää kohti.83 Tämä huomio auttaa myös päänpeittämisjakson 

kielen ymmärtämisessä, johon palataan myöhemmin. 

 Tyypillisesti ajankohtainen konflikti rinnastettiin ruumiin sairauteen ja 

vedottiin kosmoksen ja toisaalta perheen luonnolliseen hierarkiaan. Tavoitteena 

oli korostaa harmoniaa ja yksimielisyyttä, jotta varmistettaisiin vallitsevan 

järjestelmän rauhanomainen toiminta ja siten yläluokan asema.   

 Halusiko Paavali siis vahvistaa ajan hierarkkista maailmankuvaa 

käyttäessään ὁμόνοια-puheen retoriikkaa ja ruumis-vertausta? Halusiko hän näin 

luoda pohjan hierarkkiselle kirkolle ja samalla myös sukupuolten väliselle 

hierarkialle?  

 Mitchell tulkitsee Paavalin kielenkäytön merkitsevän sitä, että Paavali 

nimenomaan liittyi aikansa filosofisiin suuntauksiin, joita yhdisti hierarkkinen 

näkemys kosmoksesta, joka puolestaan heijastui yhteiskunnallisena, perheen 

sisäisenä ja myös fyysisen ruumiin sisäisenä hierarkiana. Dale Martin kuvaa 

yksityiskohtaisesti tätä hierarkiaa kirjassaan The Corinthian Body.84  

                                                
82Mitchell (1991, 165–171) toteaa, että Paavalin lukijat kuten myöhemmät kirkkoisätkin 
ajattelivat, että nimenomaan rakkaus eri muodoissaan (myös α͗γάπη) oli lääke hajaantumiseen ja 
riitoihin. He ymmärsivät luvun 1. Kor. 13 Paavalin suorana reaktiona seurakunnan hajaannukseen 
(vrt. 8:1). Rakkaus ja sopu liittyivät toisiinsa myös helleenijuutalaisuudessa. α͗γάπη kuvaa 
veljellistä rakkautta ja lähimmäisenrakkautta. Esimerkiksi 1. Kleemensin kirjeessä (49:5) 
korinttilaisille sanotaan, että ”Rakkaudessa ei ole hajaannusta, rakkaus ei kapinoi, rakkaus 
menettelee kaikessa yksimielisesti” (ἀγάπη σχίσμα οὐκ ἔχει, ἀγάπη οὑ στασιάζει, ἀγάπη πάντα 
ποιεῖ ἐν ὁμόνοιᾳ).  Koko kreikkalais-roomalaisen antiikin ajan rakkaus kaikissa muodoissaan ja 
sopu (concord) liitettiin yhteen. Jo Platon piti rakkautta (άγαπᾶν) riidan (στασις) vastakohtana.  
83 Mitchell 1991, 197. 
84 Ne henkilöt, asiat tai voimat, jotka ymmärrettiin aktiivisina, tulkittiin positiivisesti 
maskuliinisina ja ne jotka nähtiin passiivisina negatiivisesti feminiinisiä.   Seksuaalisuutta 
tulkittiin, ei niinkään miehen ja naisen kaksijakoisuutena, vaan mieluumminkin kirjona, jossa 
maskuliinisuus oli toisessa päässä ja feminiinisyys toisessa päässä.  Miehet ja naiset asettuvat 
akselille sen mukaan mikä on heidän metafyysisen täydellisyytensä aste. Aristoteleen mallissa 
naiset olivat epätäydellisiä miehiä: heidän ruumiinsa ei ollut koskaan saavuttanut 
maskuliinisuuteen kuuluvaa kuivuuden, lämmön ja kiinteyden tasoa. Naisen liha oli kylmempi, 
kosteampi, pehmeämpi ja huokoisempi kuin miehen.  Nämä olivat myös jokaisen ruumiin 
ominaisuuksia. Kuitenkin liiallinen kosteus tai pehmeys merkitsi heikkoutta.  Nuoria miehiä 
pyrittiin kasvattamaan niin, että heissä säilyisi oikeanlainen lämpö, kuivuus ja kiinteys, jotta 



 34 

 Ns. hyväntahtoinen patriarkalismi liittyi luontevasti yllä kuvattuun 

maailmankuvaan.  Ylemmän luokan tuli huolehtia jossain määrin myös ruumiin 

heikompien jäsenten hyvinvoinnista.  Statukseen liittyi ja se osin määräytyi sen 

mukaan, miten monia suojatteja ihmisellä oli. Alemman luokan tuli 

vastavuoroisesti tyytyä taloudelliseen asemaansa ja rajallisiin vapauksiinsa. 

Kysymys oli vastavuoroisesta riippuvuudesta, ja yhteiskunnallinen järjestys 

rakentui näiden suojelija-suojatti-rakenteiden varaan.  Koulutetun yläluokan 

näkökulmasta demokratia nähtiin ylenpalttisena vapautena ja luonnollisten 

johtajien orjuuttamisena, mistä seuraisi kaaos.  Toisaalta tyrannia esitettiin liian 

kovana ja taipumattomana hallintana.  Konfliktit ymmärrettiin häiriöinä 

luonnollisessa järjestyksessä. Niitä pyrittiin estämään argumentoimalla poliittisen 

yhtenäisyyden, järjestyksen ja rauhan puolesta.85  

 ὁμόνοια-retoriikka oli hyväntahtoisen patriarkalismin edistämisen väline. 

Siihen kuului myös Paavalin käyttämä ruumis-metafora, joka esiintyi hyvin 

yleisesti kreikkalais-roomalaisessa kirjallisuudessa toiselle vuosisadalle asti. 

Paavali käytti metaforaa jopa yksityiskohdissaan samalla tavalla kuin muut 

aikalaiset kirjoittaessaan seurakunnasta Kristuksen ruumiina (1. Kor. 12), jossa 

jokaisella jäsenellä oli asemansa mukainen paikka. Metaforaan liittyivät 

maininnat tietyistä ruumiinosista, heikompien osin välttämättömyys (12:22), 

ruumiinosien personoiminen ja henkilökohtaisten erilaisten lahjojen käyttäminen 

yhteiseksi eduksi.86 

 Niin Aristoteleelle kuin Paavalin ajan filosofeille, lääkäreille ja tavalliselle 

kansalle ruumis oli kuva paitsi hierarkkisesti järjestäytyneestä yhteiskunnasta 

myös hierarkkisesti järjestyneestä kosmoksesta, jota yhteiskunnallinen – ja myös 

sukupuolten välinen – hierarkia heijasteli. Naiset ja orjat olivat luonnollisilta 

ominaisuuksiltaan vähemmän rationaalisia. Siksi he olivat miesten alapuolella. 

Myös miehet olivat asemansa ja yhteiskuntaluokkansa mukaan järjestäytyneet 

hierarkkisesti. Luonnollisena pidetty asema hierarkiassa ilmeni myös 

ruumiillisesti.  Ruumiillinen heikkous, sairaus tai puutteellisuus oli merkki 

älyllisestä ja retorisesta heikkoudesta.  Asemaan liittyi myös siihen kuuluvat 

fyysiset ominaisuudet, joita pidettiin kullekin luokalle sopivina.  Luonnolliseen 

järjestykseen kuitenkin hiukan puututtiinkin, sillä esimerkiksi yläluokkaan 
                                                                                                                                 
maskuliinisuus ei luisuisi feminiinisyydeksi.  Antiikin ruumis piti siis sisällään jäykän sosiaalisen 
hierarkian, joka suosi miestä naisen suhteen, voimaa heikkouden yli, ylempiarvoista 
alempiarvoiseen nähden. (Martin 1995, 29–34). 
85 Martin 1995, 42–45. 
86 Mitchell 1991, 157–164. 



 35

syntynyttä lasta pyrittiin muokkaamaan myös fyysisesti luokkaan sopivaksi.87 

Sukupuolten erilainen arvostus ilmeni käytännössä esimerkiksi niin, että 

tyttövauvat saatettiin jättää kuolemaan. Isoissakaan perheissä ei yleensä ollut kuin 

yksi tyttö. Tuohon aikaan jokaista sataa naista kohden on arvioitu olleen noin 140 

miestä.88   

 Myös koulutus oli luokan mukaista: Retoriikkaa opiskeltiin opintojen alusta 

asti, mutta varsinkin yläluokan koulutus varmisti sen, että ajan filosofisten 

suuntausten ajattelutavat olivat tuttuja. Ihmiset tutustuivat eri oppisuuntien 

ajatuksiin ja osasivat käyttää niitä puheessa hyödykseen.  Filosofiset suuntaukset 

eivät myöskään jääneet ”yliopistokammioiden” sisälle, vaan olivat yleisiä 

puheenaiheita tavallisenkin kansan parissa. Ihmisen asema ilmeni näin myös 

puhetaidossa ja retorisissa kyvyissä. Fyysisen vahvuuden ja retorisen ilmaisun 

nähtiin liittyvän toisiinsa. Fyysinen heikkous vei uskottavuutta myös puheelta, 

mikä oli ongelma Paavalille, sillä hänen retorinen vahvuutensa ei ollut kuulijoiden 

mielestä kovin uskottavaa kenties johtuen jostain fyysisestä sairaudesta tai 

heikkoudesta, jonka on täytynyt näkyä päällepäin.89 

 Ottaen huomioon, miten samanlaista kieltä ja argumentointia Paavali 

käyttää kuin aikansa hierarkkista maailmankuvaa ja ihmiskuvaa vahvistavassa 

retoriikassa oli tapana, ei ole ihme, että Mitchell tulkitsee Paavalin liittyvän 

aikansa hierarkkiseen ajatteluun.  

 Martin osoittaa kuitenkin varsin vakuuttavasti, että Paavali päinvastoin 

kääntää ὁμόνοια-retoriikan ja ruumis-vertauksen toimimaan vastoin sen tavallista 

roolia yläluokan ideologian tukena.  Martin hyödyntää viime vuosikymmeninä 

kertynyttä tutkimustietoa Paavalin ajan sosiaalisesta elämästä, ja sitä taustaa 

vasten Mitchellin havainnot Paavalin kielestä asettuvat suorastaan päinvastaiseen 

valoon. Seuraavassa tarkastelen Martinin havaintoja, jotka osoittautuvat tärkeiksi 

myös oman tulkintani kannalta. 

 Kirjeen sisältö ja sen sanasto ilmaisevat, että korinttilaisten sisäinen 

hajaannus on vahvojen, viisaiden, yläluokan ja toisaalta heikkojen, 

                                                
87 Martin 1995, 25–29. Ihmisruumiinkin osat järjestäytyivät hierarkkisesti. Henki ja sielu olivat 
kevyemmästä materiasta ja siten lähempänä jumalalallisia asioita kuin raskaammasta materiasta 
olevat ruumiinosat. Häiriöt ruumiinosien ja ruumiinnesteiden tasapainossa ilmenivät sairauksina 
tai heikkoutena. Maa ja vesi ovat enemmän materiaalisia ja kokonaan passiivisia. Tuli ja ilma 
pystyvät helpommin saamaan aikaan liikettä ja ovat sekä passiivisia että aktiivisia. Ruumis terminä 
kuvaa sitä, mikä on enemmän materiaalista koostuvaa ja vähemmän aktiivista ja sielu terminä 
kuvaa sitä, mikä liikuttaa sekä itseään että ruumista. Ruumis voidaan näin luokitella yhteen maa- 
ja vesi- elementtien kanssa ja sielu tulen, ilman ja eetterin kanssa. 
88 Stark 1996, 97. 
89 Martin 1995, 47–55. 



 36 

kouluttamattomien, alaluokan köyhien välinen. Martin viittaa Mitchellin 

tutkimukseen ja toteaa myös, että Paavali käyttää systemaattisesti sanoja, jotka 

liitettiin yhteiskunnalliseen hierarkiaan. Hän päätyy kuitenkin siihen, että Paavali 

haastaa juuri yläluokkaa radikaalisti uudenlaiseen arvojärjestykseen. Läpi kirjeen 

Paavali asettaa vastakkain kreikkalais-roomalaisen maailman arvojärjestyksen ja 

toisaalta kätketyn Jumalan valtakunnan todellisuuden.   Edelliseen kuuluu 

aiemmin kuvattu retoriikka, statusjärjestelmä ja siihen liittyvä yläluokan 

ideologia.  Jälkimmäisen sisältönä on Kristuksen evankeliumi, jolla on oma, 

vaihtoehtoinen arvojen ja statuksen systeeminsä.  Jossain mielessä se heijastelee 

tämän maailman arvoja, mutta toisaalta kääntää ne päälaelleen.  Kyetäkseen 

puhumaan näistä molemmista maailmoista Paavalin täytyy käyttää kieltä, jolla 

hän kykenee kuvaamaan molempia.  Niinpä hän käyttää kaikkien tuntemaa 

retoriikan lajia ja hierarkkista kieltä, mutta kääntääkin se merkityksen 

päinvastaiseksi. Kuinka hän tekee sen? Käyn seuraavaksi läpi Martinin tulkinnat 

Korinttilaiskirjeestä tässä suhteessa. 

 Vallitsevan maailmankuvan vastustaminen on Paavalille mahdollista vain 

tuomalla ristiinnaulittu Kristus esimerkiksi toisenlaisesta arvojärjestyksestä. 

Jumala itse tuli lihalliseen muotoon, pilkattavaksi, aina kuolemaan asti. Tämän 

itsensä Jumalan arvojärjestyksen rinnalle hän maalaa kuvan Korintin 

hengellisemmistä, vahvemmista, rikkaammista ja viisaammista, jotka näkivät 

itsensä muiden yläpuolella, lähempänä Jumalaa, enkelien kieliä puhuvina. 

Näinhän asiat heidän maailmankuvassaan järjestäytyivät; vahvuus, rikkaus, 

viisaus ja Jumalan läheisyys liittyivät yhteen. Se miten asiat näyttäytyivät 

ulkoisesti, kuvasi myös sisäistä ja hengellistä todellisuutta.  Jumalan henki 

kommunikoi kuitenkin toisenlaista aiemmin kätkettyä viisautta (1. Kor. 2:7).  

Tämän maailman henki oli Paavalille vain harhaanjohtava kopio siitä hengestä, 

jonka Jumala ja kristityt jakoivat.  Paavali myös korostaa, että ”Meillä on 

Kristuksen mieli” sisällyttäen kaikki korinttilaiset tähän hengellisten ryhmään 

(2:16).  Sitten hän kääntää kaiken päälaelleen ja sijoittaakin korinttilaiset 

lihallisten kategoriaan (3:1). Liha viittaa alempaan materian tasoon, mutta 

Paavalilla erityisesti Jumalan vastaiseen olemassaolon tasoon.  Hajaantuminen ja 

riidat ovat merkki lihallisuudesta.  Paavali lupaa kyllä korinttilaisillekin korkean 

statuksen, jos he luopuvat halusta tavoitella tämän maailman statussymboleja 

(3:18).    



 37

 Paavali ottaa jälleen itsensä esimerkiksi uudesta arvojärjestyksestä. Hän 

asettaa vastakkain oman erittäin huonon asemansa korinttilaisten apostolina ja 

perinteiset yhteiskunnan ja populaarin filosofian korkean aseman määrittelyt. 

Toisaalta hän pitää itseään apostolina korkeimman statuksen omaavana. Näin hän 

pyrkii vakuuttamaan Korintin yläluokan siitä, että heidän tulisi imitoida häntä ja 

hyväksyä alempi asema. ὁμόνοια-puhe palvelee näin päinvastaista tarkoitusta kuin 

normaalisti.  Paavali kuvaa seurakuntaa Kristuksen ruumiina, jossa juuri ne 

ruumiinjäsenet, joita pidetään muita heikompina, ovat välttämättömiä.  Tuon ajan 

retoriikan mukaan juuri yläluokkaa pidettiin välttämättömänä.  Se mikä 

korinttilaisille oli kartettava ruumiin häiriö, onkin Paavalille päinvastoin tie 

sovintoon.  

 Martin käy läpi kirjeessä ilmeneviä konflikteja yksitellen osoittaen Paavalin 

ohjeistuksen antihierarkkisuuden, kun ohjetta tarkastellaan sen ajan kulttuurin 

käytännöistä käsin. Yksi kiistan aiheista liittyi henkilahjoihin. Kielillä puhujien 

ajateltiin olevan lähempänä Jumalaa. Ilmiönä se myös kuului enemmän yläluokan 

maailmaan.  Se oli osoitus asemasta niin Jumalan kuin ihmistenkin keskuudessa.  

Henkilahjojen suhteen Paavalin ohjeistus on varsin mielenkiintoinen. Paavali ei 

väheksy kielilläpuhumista, mutta hän puuttuu kielilläpuhumisen ja samalla siis 

yläluokan ylikorostettuun asemaan. Tuon ajan ajattelussa mieli hallitsi sielua ja 

ruumista. Platonilaisen ideologian mukaan on vain oikein, että järki/mieli väistyy 

silloin kun henki astuu kuvaan. Paavali käänsi tämän hierarkian nurinpäin 

sanoessaan, että ymmärryksen tuli olla mukana seurakunnassa tapahtuvassa 

puheessa, jotta kaikki voisivat rakentua (14:5–15). Siksi kielilläpuhuminen oli 

vähemmän arvoista kuin profetoiminen. Jakeen 12:28 armolahjalistassa kielillä 

puhuminen on viimeisenä, mutta apostolius, johon kuuluu kaikkien orjana 

oleminen, on listassa ensimmäisenä.  Kaikkia muita lahjoja arvokkaampi ja 

verrattomin tie on kuitenkin rakkaus.  Sen suurin ilmentymä on ristiinnaulittu 

Kristus. Hänessä Jumala on osoittanut viisautensa ja voimansa, vaikka se onkin 

hullutusta maailman silmissä. Asetettuaan Kristuksen ja oman esimerkkinsä 

korinttilaisille esikuvaksi, Paavali saattaa esittää, että ylemmän osan, hengen, 

tulisi alistua tasaveroiseen kumppanuuteen alemman osan, järjen/mielen kanssa. 

Järjen tuli kontrolloida ylempää osaa, henkeä, seurakunnan kokoontumisessa.90 

                                                
90 Aejmelaeus L. (1981, 127–131) päätyy samankaltaiseen ajatukseen Paavalin tarkoituksesta.  

 



 38 

 Toinen kiista liittyi siihen, että yläluokka söi keskenään ehtoollisella 

samalla kun köyhät jäivät nälkäisiksi (11:27–34). Tilanne kuvasi yläluokan 

suuremmissa kodeissa kokoontuvan seurakunnan elämää.  Tärkeimmille vieraille 

tarjottiin parempaa ruokaa ja viiniä ja he asettuivat ruokailemaan lähimmäksi 

isäntää. Paavalille ajan kulttuuri ei kelvannut, vaan hän ohjeistaa rikkaita syömään 

kotonaan, jotta he eivät häpäisisi niitä, joilla ei ole ruokaa (11:22). Rikkaiden 

tulisi huomioida ruumis, sekä ristiinnaulitun Kristuksen ruumis (leivässä) että 

Kristuksen yhteisöllinen ruumis, jota seurakunnan kristityt edustavat statuksesta 

riippumatta.  

 Kiistaa aiheutti myös epäjumalille uhratun lihan syöminen (8:1–13; 10:14–

33). Oliko se luvallista, kysyttiin? Kysyjät olivat luultavasti köyhemmän luokan 

ihmisiä, joilla ei ollut varaa ostaa lihaa. Markkinoilla oleva liha oli pääosin 

epäjumalille uhrattua, ja yläluokalle ateriat pakanoiden kanssa olivat tärkeitä niin 

sosiaalisten kuin kauppasuhteidenkin vuoksi. Tässäkin tapauksessa Paavali 

asettuu osin alaluokan puolelle kehottaessaan vahvoja huomioimaan heikkojen 

edun, vaikka itse lihan syömisessä ei mitään väärää ollutkaan. Hän kehottaa 

olemaan loukkaamatta Jumalan seurakuntaa ja heikkojen omatuntoja.  

 Konfliktien aihe oli myös seurakuntalaisten keskinäisten riitojen vieminen 

käräjille (6:1–8).  Vapautettujen orjien, alemman luokan miesten tai lasten ei ollut 

varallisuutensa tai lakien takia mahdollista ajaa etujaan oikeusteitse 

vanhempiansa, suojelijoitaan tai yläluokkaa vastaan.  Tämä viittaa siihen, että 

rikkaammat ajoivat etujaan seurakunnan heikompia jäseniä vastaan.  Paavali 

vastaa, että erimielisyydet tulisi ratkaista seurakunnan sisällä. Se merkitsi, että 

yläluokka menetti suuren osan siitä edusta, mitä he olivat saavuttaneet 

oikeusjärjestelmän kautta.  

 Ilmeisesti kitkaa aiheutti myös se, että Paavali ei halunnut ottaa vastaan 

korinttilaisilta taloudellista tukea (1. Kor. 9:15; 2. Kor. 11:7–12).  Se olisi tehnyt 

hänestä korinttilaisen yläluokan mielissä ehkä heidän suojattinsa, mikä taas olisi 

murentanut Paavalin auktoriteettiasemaa heihin nähden. Toisaalta hän halusi 

osoittaa uutta arvojärjestystä tekemällä fyysistä työtä elannokseen, vaikka 

ylemmän luokan jäsenenä hänen ei olisi näin tarvinnut tehdä, ja se oli yläluokan 

silmissä halveksittavaa. 

 Konfliktin aiheet tulevat ymmärrettäviksi, kun muistetaan että tuon ajan 

maailmankuvassa niin ruumiin sisäinen, sosiaalinen kuin hengellinenkin 

todellisuus oli hierarkkisesti järjestäytynyt, eivätkä nämä todellisuudet olleet 



 39

toisistaan riippumattomia, vaan ilmiöt olivat päinvastoin seurausta samasta 

todellisuudesta. Seurakunnan kokouksessa tästä ”luonnollisesta hierarkiasta” 

seurasi ristiriitoja, sillä seurakuntaan kuului niin orjia kuin paremmin 

toimeentuleviakin, maantieteellisesti liikkuvia kauppiaita, kreikkalaisia, 

roomalaisia, diasporajuutalaisia. Suuri osa jäsenistä oli myös naisia. Joukko edusti 

laajalti eri yhteiskuntaluokkia.  Kaiken kaikkiaan Paavali siis kehottaa 

systemaattisesti niitä, joilla ”on” muuttamaan käyttäytymistään tavoilla, jotka 

merkitsivät statuseron vähenemistä. Ohjeet merkitsevät suoraa haastetta yläluokan 

ideologialle. Paavali vaati vahvoja huomioimaan alemman luokan tarpeet aivan 

eri tavoin kuin vallitseva ”hyväntahtoinen patriarkalismi”. 

 Martinin argumentointi osoittaa, että Paavalin käytössä metafora 

seurakunnasta Kristuksen ruumiina ei sisältänyt ajatusta hierarkiasta. Päinvastoin 

Paavali antoi ruumis-metaforalle hierarkkisesta ymmärryksestä poikkeavan 

merkityksen. Yksimielisyyden retoriikan mukaisesti ratkaisu konflikteihin ja tie 

sovintoon oli rakkaus. Sen sisältö vain oli Paavalille erilainen kuin hänen 

aikalaisilleen. Kenties kristittyjen kokoontumisia katsottiin Roomassa karsaasti 

juuri sen tähden, että ne uhkasivat roomalaista yhteiskuntaa ylläpitävää sosiaalista 

hierarkiaa, sekoittuivathan niissä sosiaaliset luokat tavalla, joka ei ollut 

toivottavaa.91 

 Martin näkee kirjeessä vain yhden poikkeuksen Paavalin antihierarkkisesta 

painotuksesta: Paavali pitäytyy patriarkaalisessa järjestyksessä kehottaessaan 

naisia peittämään päänsä hunnulla – ei vain ylös sidotuilla hiuksilla - 

rukoillessaan ja profetoidessaan.  Hän tulkitsee jakson hierarkkisilta 

kuulostavien ilmaisujen merkitsevän sitä, että Paavali liittyy näkemykseen 

sukupuolten olemuksellisesta hierarkiasta, jossa androgyynisyys – jonka hän 

näkee myös Paavalin tavoitteena – ei merkitse sukupuolten tasa-arvoa, vaan 

mieluumminkin feminiinisen alempaa ja vähempiarvoista asemaa. Martin 

perustelee tukintaansa eksegeettisesti yleisillä, mutta ongelmallisilla oletuksilla 

tuon ajan kulttuurista. Hän olettaa, että naisten hunnuttautuminen oli yleinen 

käytäntö. Todistusaineisto perustuu kuitenkin arkeologisiin löydöksiin tai 

kirjallisiin kuvauksiin vain häistä tai hautajaisista. Näiden tilanteiden 

hunnuttautumiskäytännöistä ei kuitenkaan voi tehdä johtopäätöstä, että 

                                                
91 Crossan & Reed 2005, 252. Tiedämme, että Roomassa oli tapana toisella vuosisadalla eKr. 
rajoittaa uskonnollisia tapoja, jotta naiset ja miehet ja eri yhteiskuntaluokkien ihmiset eivät olisi 
liian läheisissä tekemisissä keskenään. Kyse ei ollut Crossanin ja Reedin mukaan teologiasta vaan 
sosiaalisesta kontrollista.  



 40 

hunnuttauminen muutoin oli välttämättä vaatimus tai edes yleinen tapa kaikkien 

naisten keskuudessa. Martin jättää myös mainitsematta Korintin kaivauksista 

löydetyt Paavalin ajan patsaat ja kolikot, joissa todellisesti eläneet naiset – ei vain 

jumalatarhahmot – esiintyvät valtaosin pää peitettynä vain koristeellisella 

kampauksella.92 Hunnuttautumattomuus ei näytä olleen lainkaan niin häpeällistä 

kuin oletetaan. Martin määrittelee hunnuttautumisen merkitystä Korintissa sen 

perusteella, miten nykyajan kulttuurit ymmärtävät naisten hunnuttautumisen. 

Molemmat näistä lähtökohdista ovat eksegeettisesti kyseenalaisia, kuten myös 

viittaaminen kirkkoisä Tertullianuksen paljon myöhempiin, tunnetusti hyvin 

naisvihamielisiin lauselmiin esimerkiksi siitä, miten naiset muodostavat uhan 

ruumiin puhtaudelle, koska paha pääsee heidän kauttaan tunkeutumaan yhteisöön. 

Hypoteettiselta vaikuttaa myös näkemys siitä, että Paavali olisi viitannut 

androgyynisyyteen jakeessa Gal. 3:8.93  

 Ehkä suurin perustava ongelma Martinin tulkinnassa onkin sen 

perustuminen Paavalin oletettuun naiskuvaan, joka muistuttaa enemmän juuri 

Tertuallianuksen kuvaa naiseudesta kuin sitä mikä ilmenee – tai paremminkin on 

ilmenemättä – Paavalin omissa teksteissä. Paavalin kirjeissä ei ole löydettävissä 

vastaavaa naiseuden olemuksellista väheksymistä. Sitä toki on löydettävissä 

paljonkin ajan teksteistä.94 Tertullianuksen näkemykset kyllä havainnollistavat 

hyvin Martinin kirjassaan kuvaamaa olemuksellista hierarkiaa, jota hän toisaalla 

näkee Paavalin järjestelmällisesti vastustavan.  

 Martin ei toki ole ainoa tutkija, joka on päätynyt selkeään näkemykseen 

Paavalin sanoman antihierarkkisuudesta. Esimerkiksi Bartchy korostaa Paavalin 

vastakulttuurillisuutta ja esittää, että Jeesus-traditiossa Isä-sana oli varattu vain 

Jumalalle. Kielsihän Jeesus itse kutsumasta ketään ihmistä Isäksi. Paavali seurasi 

tässä Jeesuksen esimerkkiä, eikä kutsu isiksi tai äideiksi kotiseurakuntien johtajia 

eikä itseään, paitsi siinä mielessä, että hän on saattanut seurakunnat elämään.   

Patriarkaalisten arvojen mukaan hän olisi vaatinut kunnioitusta ja arvonantoa 

itselleen, mutta hän toimi tietoisesti toisin juuri siksi, että halusi murtaa 

patriarkaalista järjestelmää: uudessa kristittyjen perheyhteydessä kaikki olivat 

sisaria ja veljiä keskenään ja heillä oli vain yksi Isä. Vastakulttuurisuus näkyy 

                                                
92 Thompson 1988. 
93 Martin 1995, 233-236; 246–248. Tertullianuksen näkemykset havainnollistavat hyvin Martinin 
kirjassaan kuvaamaa olemuksellista hierarkiaa, jota hän toisaalla näkee Paavalin aktiivisesti 
vastustavan.  
94 Paavalin ilmaisuja naisista on valaisevaa verrata ajan muihin naisia koskeviin kirjoituksiin Katso 
esim. Balch 1981, Crouch 1972 ja Leppä 2000, jotka ovat etsineet taustaa ns. perheen tauluille.  



 41

erityisesti luvussa 1. Kor. 7, jossa Paavali olettaa, että myös naiset ovat itsenäisiä 

päätöksentekijöitä suhteessa avioitumiseensa tai naimattomuuteensa.95 

Käyttäessään tarkalleen samoja ilmaisuja miehistä ja naisista ja toistaen lauseet 

erikseen molemmille, Paavali tekee selväksi, että kaikki mitä hän sanoo 

avioliitosta ja selibaatista koskee yhtä lailla miehiä ja naisia. Jaksossa 11:2–16 on 

samoja piirteitä sikäli, että miehistä ja naisista käytetään sanatarkalleen samoja 

ilmaisuja puhuttaessa profetoimisesta ja rukoilemisesta seurakunnan 

kokoontumisissa. Ikään kuin Paavali haluaisi erityisesti korostaa, että tässä ei ole 

eroa sukupuolten välillä.  

 Paavalin sanoman antihierarkkisuus on tullut tutkimuksessa esille monista 

eri tarkastelukulmista. John Crossan ja Jonathan Reed tarkastelivat kirjassaan In 

Search of Paul. How Jesus’s Apostle Opposed Rome’s Empire with God’s 

Kingdom arkeologisia löytöjä Paavalin matkareitin varrelta. Koska Paavali 

matkasi Rooman valtakunnan provinssien pääkaupungista toiseen roomalaisten 

rakentamia teitä pitkin, aineistoa on paljon olemassa. Tiedämme minkälaisia 

paikallisia ja keisarikunnan jumalia Paavali kohtasi matkoillaan. Kaikkialla häntä 

vastassa oli patsain, kuvin ja tekstein Jumalan pojaksi kutsuttu keisari Augustus, 

jonka isää kutsuttiin Jumalaksi.  Augustus oli korostanut hurskautta, 

jumalallisuutta, perhearvoja ja korkeaa moraalia.  Niiden pohjalta hän oli 

saavuttanut sotilaallisia voittoja ja Rooman valtakuntansa oli levinnyt, kun hänen 

sanomaansa – hyvää uutista (evankeliumia) – vietiin tunnetun maailman jokaiseen 

kolkkaan, maa ja provinssi kerrallaan.  Maailman kansat vapaaehtoisesti 

tunnustivat hänet Jumalan pojaksi, hyväntekijäksi, sillä toihan hän heille 

mahdollisuuden päästä yhteyteen suuren Hyväntekijän, itsensä Jumalan, kanssa. 

Hän toi vaurautta, hyvinvointia, yhteyksiä muihin kansoihin, juoksevaa vettä ja 

huvejakin. Köyhilläkin oli mitä syödä yhteisillä aterioilla pyhissä kultillisissa 

kokoontumisissa.  Ihmiset rakensivat hänelle temppeleitä ja patsaita, joissa luki 

”Augustus, Jumalan poika”. Valtakunnassa siirryttiin veristen sisällissotien ja 

köyhyyden ajasta Rauhan aikaan ja hyvinvointi kasvoi ja näkyi. Syntyi toivo 

paremmasta tulevaisuudesta.  Hurskaudesta Voiton kautta päästiin Rauhaan! 

Keisari Augustus korotettiin lopulta Jumalaksi kansan tahdosta, profetioiden 

täyttymyksenä ja rauhan tuojana. Hän hallitsi Jumalan poikana vuoteen 14 jKr.  

Hänen valtakuntansa näkyi, tuntui ja oli otettu vastaan kaikkialla siellä, minne 

kristinusko sittemmin levisi Paavalin kautta.  

                                                
95 Bartchy 2008. Kts. myös Bartchy (1973) jakeen 1. Kor.  7:21 selitystä liittyen orjien ”kutsuun”. 



 42 

Crossan ja Reed osoittavat, kuinka Paavali haastoi suoraan Rooman 

valtakunnan käsityksen siitä, millainen Jumala on, miten Rauhaan päästään. 

Kulkiessaan keisarin joukkojen askelissa – päinvastaiseen suuntaan - Paavali 

samalla haastoi keisarin jumaluuden käyttämällä Kristuksesta keisarille kuuluvia 

nimiä ja ilmaisuja. Hän antoi ajan termeille aivan toisen merkityksen. Vaikka 

nimikkeet olivat samat, Jeesuksen elämä oli kuin täydellinen vastakohta keisarin 

elämän ja pyrkimysten kanssa. Esimerkiksi Tessalonikalaiskirjeessä Paavali 

käyttää tulenarkaa kieltä. Hän haastoi roomalaisen keisarikultin ja ymmärryksen 

rauhasta. Tessalonikasta ja Filippistä hänet häädettiinkin nimenomaan 

roomalaisten toimesta.96 Crossan ja Reed rinnastavat Rooman valtakunnan 

teologian – hurskaudesta voiton kautta rauhaan – Paavalin teologiaan, jota he 

kuvaavat prosessina oikeudenmukaisuuden kautta rauhaan. Se merkitsi näkyvää 

elämäntavan muutosta, status- ja valtahierarkioiden merkityksen häviämistä 

miesten, naisten, orjien, vapaiden ja juutalaisten ja pakanoiden välillä.97 Kaikkien 

näiden raja-aitojen yläpuolella oli yksi Jumala, joka tahtoo saada aikaan sovinnon. 

Ottamatta kantaa teologien kiistoihin Paavalin vanhurskauttamisopista, Crossan ja 

Reed osoittavat joka tapauksessa, että Paavali ei valinnut uutta uskoa kuvaavia 

avaintermejä irrallaan ympäröivän keisarikunnan hierarkkisesta 

uskomusmaailmasta. Mitä ilmeisemmin hän teki rinnastukset ja 

vastakkainasettelut tarkoituksellisesti, tavalla joka oli provinssien pääkaupunkien 

asukkaille ilmeinen. 

 Peter Oakes puolestaan tarkasteli kirjassan Reading Romans in Pompeii. 

Paul’s Letter at Ground Level, miten erilaiset ihmisryhmät Roomassa olisivat 

ymmärtäneet Roomalaiskirjeen omista lähtökohdistaan käsin. Hän teki päätelmiä 

Pompeijin vuonna 79 jKr. tulivuoren purkauksen alle jääneiden, sittemmin esiin 

kaivettujen, asuinrakennusten ja sieltä löydettyjen esineiden perusteella. Hän 

identifioi asukkaista erilaisia edustavia ihmistyyppejä sen mukaan, millainen oli 

heidän elinympäristönsä ja asemansa yhteisössä. Eri tyyppisten ihmisten korvin 

hän sitten kuunteli Roomalaiskirjettä. Oakes toteaa, että Paavalin sanoitukset 

haastoivat selvästi vallitsevan hierarkian vastaiseen käyttäytymiseen. Haastavalta 

täytyi kuulostaa esimerkiksi Paavalin käyttämä kuva seurakunnasta Kristuksen 

ruumiina, jossa kaikki ovat toinen toistensa jäseniä (Room. 12:4–5). Ihmiset 
                                                
96 Crossan & Reed 2005, 161. 
97 Roomalaiskirjeen alkuluvuissa (1–8) Paavali esittää, miksi juutalaiset ja pakanat ovat samassa 
asemassa. He ovat kaikki synnin kahleissa tai ehkä nimenomaan normaalin sivilisaation voiton 
kautta rauhaan -mallin ja väkivallan normaaliuden kahleissa. Luvuissa 9–11 teemana on yhteys 
juutalaisten ja kristittyjen välillä ja luvuissa 12-16 juutalais- ja pakanakristittyjen välillä. 



 43

ymmärsivät hyvin sen, että perhekunnan jäsenet olivat vastavuoroisessa 

riippuvuussuhteessa toistensa kanssa. Sen sijaan ajatus siitä, että 

käsityöläisomistaja olisi myös oman orjansa jäsen, kuulosti yliampuvalta. Tekstin 

kontekstista voi päätellä, että Paavali haastoi sanoillaan tehokkaasti nimenomaan 

perhekunnan sisäisiä rajoja, ei vain rajoja ulospäin suhteessa muihin ihmisiin tai 

muihin kristittyihin.98  

  Huomion arvoista on kenties tässä suhteessa myös, miten eri tavoin Paavali 

suhtautuu kristityn isännän omistamaan orjaan (Onesimus) kuin ei-kristittyjen 

orjiin.  Seurakuntien orjajäsenillä oli todennäköisesti ei-kristitty isäntä, jolloin 

ainoa vaihtoehto oli totella isäntää ja olla esimerkillinen orja (vrt. Ef. 6). Sen 

sijaan Onesimuksen isäntä, Filemon, oli ”veli Kristuksessa” ja häntä Paavali 

suorastaan käskee kohtelemaan karannutta orjaansa kuten Paavalia itseään.  Tässä 

ilmenee varhaisten kristittyjen radikaali sisäisen tasa-arvoisuuden ihanne, uusi 

perheyhteys, joka haastoi vallitsevat normit nimenomaan seurakunnan sisällä.99   

 Palataan Korinttilaiskirjeeseen ja tarkasteltavaan tekstijaksoon pään 

peittämisestä. Mitä johtopäätöksiä edellä sanotun perusteella voimme tehdä 

koskien jaksoa 1. Kor. 11:2–16?  Kun koko kirjeen tavoite on kuppikuntaisuuteen 

ja siihen liittyvään vähempiosaisten halveksuntaan puuttuminen kääntämällä ajan 

luonnollinen hierarkia päälaelleen, olisiko Paavali sitten naisten kohdalla halunnut 

nimenomaan korostaa hierarkiaa jakson motiivina, kuten jotkut ovat jakson 

tulkinneet? 

 Ongelmallisten naiskohtien ristiriitaisuus ja toisaalta liittyminen käytännön 

ongelmatilanteisiin – myös jaksossa 11:2–16 – voi viitata siihen, että Paavali 

käyttää samanlaista ”kahden valtakunnan” retoriikkaa kuin Martin ymmärtää 

hänen muutoin käyttävän kauttaaltaan läpi Korinttilaiskirjeen. Paavali käyttää 

patriarkaalista retoriikkaa myös itsestään kommunikoidakseen anti-patriarkaalista 

sanomaa eli saadakseen yläluokan kristityt seuraamaan häntä sosiaalisessa itsensä 

alentamisessa.100   

 Voi tietysti kysyä, miksi Paavali käytti juuri vastustamansa ideologian 

mukaista kieltä. Ehkä taustalla on muutakin kuin vain kontrastin luominen. 

Kenties Paavali haluaa sanoa, että perinteinen esi-isien tavoite sovinnosta ja 

rauhasta yhteiskunnan eri tasoilla oli hyvä ja kannatettava ajatus. Hän lähti ajan 

                                                
98 Oakes 2009. 
99 MacDonald 2010, 29–43. 
100 Bartchy (1990, 140–143) käsittelee tätä teemaa myös orjuus-teemaisessa kirjassaan, jossa hän 
tarkastelee Paavalin retoriikkaa luvussa 1. Kor. 9.  



 44 

ihmisten ajattelun positiivisesta puolesta ja osoitti, että heidän tavoitteensa 

sovinnosta on mahdollista – ensin seurakunnassa – mutta vain toisenlaiselta 

arvopohjalta ja erilaisilla keinoilla kuin, mihin he olivat tottuneet.  

 Edellä kuvatun perusteella meillä on varsin selkeä käsitys siitä, miten suuren 

haasteen Paavali asetti statusta korostaville, aikansa arvomaailman mukaan 

eläville korinttilaisille. Sen sijaan epäselvää on, koskeeko antihierarkkinen haaste 

myös sukupuolia jaksossa 1. Kor. 11:2–16. Yllä sanotun ja Martinin kuvaaman 

kirjeen kontekstin pohjalta on johdonmukaista tulkita Paavalin myös jaksossa 

11:2–16 kääntävän sukupuolihierarkian oletukset päälaelleen, mikäli teksti 

muuten mahdollistaa sen kaltaisen lukutavan.  

 Toki emme enää pääse näkemään, mikä seurakunnan tai naisten tilanne 

siellä oli, joten johtopäätelmät jäävät riippumaan toisaalta oletuksista ajan tavoista 

ja toisaalta siitä, miten radikaalisti toisen maailman arvoja Paavali edisti tai oli 

edistämättä naisten suhteen. Tiedämme kuitenkin jotain naisten asemaan 

liittyvästä keskustelusta ja todellisuudesta vuosituhannen vaihteessa. 

Tarkastellaan seuraavassa Paavalin suhdetta naisiin.  

3.4 Paavali ja naiset 

Paavalin tekstien ymmärtämiseksi on hyvä pitää mielessä, että Paavalin aikaa ei 

suinkaan leimannut yksimielisyys naisten, vaimojen tai leskien roolista julkisessa 

tai yksityisessä elämässä – kuten usein helposti tullaan olettaneeksi.  Koska 

yksimielisyyttä naisten roolista ei ollut, ei ole realistista myöskään ajatella, että 

Paavalin aikaiset seurakunnat olisivat vain voineet hyväksyä tai vahvistaa jonkun 

vallitsevan kulttuurillisen moraalikäsityksen naisten asemasta.101 

 Ensimmäisen vuosisadan Roomassa vanhat sukupuoliroolit olivat 

dramaattisten muutosten kourissa. Tämä on epäilemättä heijastunut Korintin ja 

Efesoksen kaupunkeihin, jotka olivat tuolloin roomalaisia kaupunkeja. Perinteistä 

roomalaista ja kreikkalaista kulttuuria leimasi vahva seksuaalinen 

kaksinaismoraali. Naiselta odotettiin uskollisuutta aviomiehelle, kun taas miehelle 

avioliiton ulkopuoliset seksisuhteet orjien, prostituoitujen tai roomalaiseen tapaan 

naispuolisten päivällisseuralaisten kanssa olivat yleinen ja täysin hyväksytty 

käytäntö. Naisen ensisijaista reviiriä oli koti, ja perinteiset tehtävät löytyivät kodin 

ja lasten piiristä.  

                                                
101 Winter 2003, 17. 



 45

 Kuitenkin jo ennen kristinuskon syntyä on ilmeistä, että ainakin eliitin 

naisten käyttäytyminen ja heihin kohdistuneet odotukset olivat Roomassa 

käymistilassa. Antiikin historioitsijoiden mukaan noin 40 eKr. esiin nousi joissain 

piireissä uudenlainen nainen, joka irrottautui aikansa kaksinaismoraalista ja alkoi 

käyttäytyä miesten tavoin. Tämä nainen oli korkeassa asemassa, naimisissa ja 

antautui seksuaalisten halujensa tyydyttämiseen samalla tavalla kuin miehille oli 

ollut koko ajan hyväksyttävää. Winter arvelee tämän tulleen mahdolliseksi, koska 

roomalaiset naiset saattoivat nyt säilyttää oman omaisuutensa ja myötäjäisensä 

avioliitossaan. 

 Emme tiedä, kuinka yleistä tämä ”naisten vapautusliike” oli. Voimme 

kuitenkin päätellä, että kysymys ei ollut vähämerkityksellisestä marginaali-

ilmiöstä, ainakaan keisari Augustuksen mielestä, joka saattoi voimaan uuden lain 

(Lex Julia)102 noin 17 eKr. säädelläkseen ilmiötä ja palauttaakseen perinteiset 

arvot ja moraalin kunniaan.103 Augustuksen tavoitteena oli senaattoriluokan 

vahvistaminen. Se onnistui vain, jos senaattoreiden naiset käyttäytyivät arvolleen 

sopivasti. Pukeutumiseen liittyvät lait olivat yksi tapa tehostaa seksuaalilakien 

voimaa. Lex Julia pyrki siihen, että vaimot, aviorikkojat ja prostituoidut olisi ollut 

mahdollista erottaa toisistaan pukeutumisen perusteella.   Aviohuntua sai käyttää 

vain naimisissa oleva nainen. Ainakin ajoittain sen käyttäminen julkisilla paikoilla 

näyttää olleen tapana muista erottautumiseksi. Lait myös loivat kannustimen 

pukeutua oman arvon mukaisesti. Uskonnollisissa tilaisuuksissa naisten 

aviollisten merkkien, kuten aviohunnun, käyttöä myös valvottiin tietyillä 

alueilla104. Augustuksen moraalilait olivat hyvin epäsuosittuja. Niiden 

rikkomiseen liittyi isoja taloudellisia seuraamuksia, jotka varsinkin yläluokan 

kohdalla olivat merkittävä asia. Lakien seurauksena useat yläluokan naiset 

alkoivat kirjautua prostituoiduiksi välttääkseen aviorikoksista määrätyt 

huomattavat rangaistukset (aviorikokseen voi syyllistyä vain naimisissa oleva 

nainen). Tähän vastineena Augustus puolestaan kielsi prostituution 

senaattorisuvusta polveutuvilta tai senaattoreiden kanssa naimisissa olevilta 

naisilta.105  Tämä tausta auttaa ymmärtämään myös pukeutumiseen liittyviä 

                                                
102 Lainsäädäntö oli niin radikaalia, että se herätti laajaa vastustusta, ja johti uusiin tapoihin kiertää 
sitä. Augustuksen uudistukset koskivat kahdenlaisia seksuaalirikoksia. Aviorikoksen (adulterium) 
toisena osapuolena oli aina arvossa pidetty naimisissa oleva nainen.  Haureussyyte (stuprum) taas 
koski haureutta leskinaisen tai naimattoman vapaan naisen kanssa, joka ei ollut prostituoitu. Sekä 
miehiä että naisia voitiin syyttää haureudesta, mutta aviorikoksesta voitiin syyttää vain naisia.  
103 Winter 2003, 41. 
104 Winter 2003, 84–86. 
105 Winter 2003, 47. 



 46 

ristiriitoja, ja erityisesti sitä moninaisuutta, joka luultavasti vallitsi myös Korintin 

kaltaisessa seurakunnassa, jonka jäsenet liikkuivat Rooman valtakunnan alueella 

varsin laajalti.  

 Paavali näki itsensä hoitamassa sovinnon virkaa Jumalan ja ihmisen välillä, 

mutta samalla ja sen tähden myös eri ihmisryhmien välillä (Room 5:16-19): 

vanhat erottavat muurit ja lait eivät enää päteneet. Se, että juutalaiset, 

kreikkalaiset, roomalaiset, orjat, vapaat, köyhät, rikkaat, miehet ja naiset oli luotu 

uudeksi ja liitetty Jumalan perheväkeen teki vanhat, ennen niin tärkeät 

ryhmäliitokset toisarvoisiksi106  Paavali näki paljon vaivaa vakuuttaakseen 

juutalaiskristittyjen johtajat, ”Jerusalemin pylväät”, missiostaan ja säilyttääkseen 

yhteyden, jotta hänen työnsä ei olisi valunut hukkaan (Gal. 2:2; 2:9). Koska 

päänpeittämiskiistat liittyivät myös näihin ihmisryhmiin, myös kiistoihin sovinnon 

löytämisen on täytynyt olla Paavalille tärkeä asia.  

 Tuntuu luontevalta, että roomalaisten (yläluokan) naisten (tai ainakin 

miesten) moraalin rappeutuminen heijastui myös Korintin seurakunnan sisälle. On 

kaikki syy olettaa, että hiuslaitteiden vahvat ja toisistaan poikkeavat 

merkityssisällöt Korintin seurakunnan eri ryhmien välillä lisäsivät hämmennystä 

ja pahennusta. Ne loivat ristiriitoja seurakuntalaisten kesken – tilanteessa, jossa jo 

muutenkin kilpailtiin hengellisyydessä eri ryhmittymien välillä. Paavali 

epäilemättä halusi osoittaa, että seurakunnassa ilmenevä vapaus Kristuksessa 

(Gal. 3:28) ja Pyhässä Hengessä, jota korinttilaiset niin suuresti arvostivat, oli 

jotain muuta kuin vapautta aiheuttaa pahennusta ja häpeää pukeutumistyylillä. 

Tässä tilanteessa Paavali vetoaa korinttilaisiin, että he seuraisivat häntä, niin kuin 

hän seuraa Kristusta (1. Kor. 11:1). Se merkitsee Kristuksen mielenlaatua (Fil. 2), 

joka ajattelee muiden parasta, ja seurakunnan kokoontuessa jumalanpalvelukseen 

mieluummin auttaa kanssasisaria ja -veljiä kiinnittämään huomionsa Kristukseen 

kuin hulmuaviin kihariin, tukkalaitteisiin, huntuihin tai niiden puutteeseen.  

Keisari Augustus halusi pitää yhteiskuntaluokat erillään. Paavalin halu oli 

epäilemättä varmistaa, että luokat tulevat yhteen Kristuksessa. Korintin 

monikulttuurisessa tilanteessa Paavalin ratkaisu oli korostaa ristin sanomaa, 

luopumista omastaan toisen hyväksi, jotta seurakunta voisi elää sovussa. 

Paavalille tyypillistä on konkreettisissakin riita-asioissa löytää teologinen 

                                                
106 Vrt. esimerkiksi kirje Filemonille, Gal. 2:6; 6:15, Room. 15:7; 14:7–1; 12:5,10. Kts. vanhojen 
ryhmäliitosten voimasta deSilva 2000. 



 47

perustelu vaatimukselleen. Näin hän tekee myös ’pään peittämis’ -jaksossa.  

Mutta mikä se perustelu on?  

Useiden luvussa 2 esitettyjen selitysten ongelmana on, että ne näyttävät 

olevan ristiriidassa sen kanssa, miten Paavali suhtautuu naisiin yleisesti. Miksi 

Paavali, jonka työtovereina oli naisia ja joista hän puhui arvostavasti, yhtäkkiä 

haluaisi korostaa naisten olemuksellista alamaisuutta ja hierarkkista etäisyyttä 

Kristuksesta? Miksi sukupuolierojen korostaminen olisi hänen tärkein motiivinsa 

puuttua pukeutumiseen, kun hän juuri edellä ohjeistaa jopa seksuaalista 

kanssakäymistä täysin tasavertaisin sanakääntein (1. Kor. 7)?  Miksi hänelle naiset 

yhtäkkiä olisivatkin seksuaalisen miehisen himon kohteita peruuttamattomalla 

tavalla?  

Paavalin teksteissä on huomion arvoista, että hän käytti naisista täysin 

samoja termejä kuin mitä hän käytti miehistä, esimerkiksi Timoteuksesta tai 

itsestään. Naiset olivat Paavalin työtovereita (συνεργός), Kristuksen palvelijoita 

(διάκονος), apostoleita (ἀπόστολος). He kärsivät vankilassa. He opettivat. Heidän 

kotinsa olivat seurakuntien kokoontumispaikkoja, ja seurakunnat kulkivat heidän 

nimissään. Esimerkiksi jakeessa 1. Kor. 1:11 Paavali puhuu Khloen väeltä 

kuulemistaan asioista. Naisten nimet ovat teksteissä kuin itsestään selvästi 

mukana, eikä niihin yleensä kiinnitetä huomiota.  

 Ongelmallisia tulkinnallisesti ovat Paavalin ns. naiskohdat, joissa teemana 

on nimenomaan joku naisiin liittyvä tai naisia koskeva ongelma. Niiden 

ymmärtäminen on osoittautunut hyvin vaikeaksi.  Ensinnäkin meillä on käytössä 

vain toinen puoli kirjeenvaihdosta. Lisäksi emme tiedä tarpeeksi naisten arjen 

elämästä kyetäksemme sijoittamaan tekstejä kontekstiinsa. Lähteiden 

rajallisuuden ja valikoitumisen vuoksi näin tulee olemaan todennäköisesti 

jatkossakin.107 Kreikan kieli hankaloittaa asioita edelleen. Ihmisryhmistä 

käytetään kreikaksi maskuliinisia termejä, jos joukossa oli yksikin mies. Paavalin 

kirjeet on pääsääntöisesti osoitettu koko seurakunnalle, jolloin puhuttelu 

kohdentuu sekaryhmille. Tällöin joudutaan asiayhteydestä päättelemään tai 

arvaamaan sisältyvätkö naiset ”veljiin” tai muihin ryhmiin vai eivät.  Naiset 

                                                
107Schüssler Fiorenza (2002, 43–64) toteaa kirjassaan ’In Memory of Her’, että meidän ei enää ole 
mahdollista päästä käsiksi naisten historiaan. Naisten omia kirjoituksia ei juuri ole säilynyt, vaan 
naiset esiintyvät lähteissä sellaisina kuin miehet heidät näkivät tai toivoivat näkevänsä. 
Epäilemättä paljon naisia koskevaa informaatiota on hävinnyt kirkon myöhemmän 
hierarkisoitumisen ja patriarkaalistumisen myötä. Voimme parhaimmillaankin vain kuvitella naiset 
sisään historiaan miesten maailman kautta. Tiedämme kuitenkin, että naiset olivat aktiivisia ja 
läsnä kristillisissä seurakunnissa, kenties jopa enemmistönä. Schüssler Fiorenza esittääkin, että 
tämä on huomioitava eksegeesissä ja on toteutettava ns. ’epäilyksen hermeneutiikkaa’  



 48 

erityisesti naisina ilmestyvät teksteihin silloin kun heihin liittyy jokin ongelma tai 

he ovat jotenkin poikkeuksellisia. Kielellisesti on perusteltua olettaa, että naiset 

ovat mukana kaikkialla, missä ihmisistä puhutaan maskuliinisin termein, ellei 

toisin osoiteta .108 Jos naisia koskeva tarkastelu rajataan vain näihin epäselviin 

kohtiin, ei ole ihme, että Paavaliin voidaan sovittaa lähes minkälainen naiskuva 

hyvänsä ja tekstien motiiviksi voidaan tulkita yhtä lailla sukupuolihierarkian kuin 

tasa-arvonkin vahvistaminen. 

 Usein naisten tasavertaista asemaa Paavalin teologiassa perustellaan jakeella 

Gal. 3:28.109 Jakeen käyttöä johtopäätöksiin Paavalin teologiasta on arvosteltu 

sillä perusteella, että Paavali mainitsee juuri Galatalaiskirjessä naiset ja miehet, 

vaikka koko kirjeen teema koskee mieluummin juutalaisia ja kreikkalaisia ja 

ympärileikkauskiistaa.  Osin tämän vuoksi päätellään, että jae oli yleinen kasteen 

yhteydessä käytetty ilmaisu, jota Paavali vain lainaa Galatalaiskirjeessä, jossa 

hänellä ei sinällään ole mitään sanottavaa naisiin liittyen. Sen sijaan tulkinta 

Paavalista tasa-arvoisena asettuu kyseenalaiseksi vastaavassa jakeessa 1. Kor. 

12:13, jossa Paavali jättää sukupuolen mainitsematta, vaikka kirjeessä muutoin 

puututaan naisiin liittyviin epäkohtiin. Naisten poisjäämisen muuten vastaavasta 

ilmaisusta oletetaan johtuvan siitä, että Paavali haluaa rajoittaa naisten vapautta 

toimia seurakunnassa.  

Wiley esittää vaihtoehtoisen selityksen sille, miksi jae Gal. 3:28 on 

kokonaisuudessaan juuri Galatalaiskirjessä. Jos ympärileikkauksesta kiinnipitäjät 

olisivat voittaneet seurakunnassa, seuraukset nimenomaan naisille olisivat olleet 

dramaattiset. Todennäköisesti sukupuolen mukainen erottelu olisi tullut 

leimamaan kristityksi siirtymisen riittiä (kasteen lisäksi miesten ympärileikkaus), 

täyden jäsenyyden ehtoa, lain noudattamisen tapaa, osallistumista ja statusta 

yhteisissä kokoontumisissa ja johtajuusrooleja, alkuperäisen tasa-arvon sijaan. 

Olisi syntynyt uudelleen etuoikeutettu miesten ryhmä, ja seurakunta olisi 

menettänyt lunastavan ja karismaattisen tasa-arvonsa.110 Paavali ymmärsi tämän 

seurauksen. Ehkä juuri siksi, että niin Paavalille kuin galatalaisille naisten 

osallisuus oli itsestään selvää käytännön tasolla, Paavalin tarkoitusta 

argumentoinnissa palveli siteerata jaetta täysimittaisena nimenomaan 

Galatalaiskirjeessä.   

                                                
108 Schüssler Fiorenza 2002, 45.  
109 οὐκ ἔνι ᾿Ιουδαῖος οὐδὲ ῞Ελλην, οὐκ ἔνι δοῦλος οὐδὲ ἐλεύθερος, οὐκ ἔνι ἄρσεν καὶ θῆλυ· πάντες 
γὰρ ὑμεῖς εἷς ἐστε ἐν Χριστῷ ᾿Ιησοῦ. 
110 Wiley 2005, 99. 



 49

Vastaavasti voimme ajatella, että henkilahjoja korostaville korinttilaisille 

naisten toimiminen seurakunnassa tasavertaisina, tai ainakin Paavalin kanta 

asiaan, oli niin selvää (tai tuli selväksi edellisessä luvussa), että Paavalin ei 

tarvinnut korostaa sitä erikseen jakeessa 1. Kor. 12:13. Olihan jakeessa 1. Kor. 

11:5 naisten julkinen profetoiminen itsestään selvä oletus, vaikka samalla onkin 

erimielisyyttä pään peittämisestä. Korinttilaisten keskuudessa poikkeuksellisen 

vaikutusvaltaisina naisina tunnettiin Khloen lisäksi ainakin Priscilla, joka opetti 

Apollokselle ’Jumalan teitä’ (Apt. 18:2; 26). Foibe toimi Korintin toisessa 

satamakaupungissa Kenkreassa seurakunnan diakonina (Room. 16:1). Näiden 

naisten on täytynyt olla niin merkittävässä asemassa, että esimerkiksi Luukas ei 

voinut sivuuttaa Priscillaa raportissaan kristinuskon voittoisasta leviämisestä.111  

Useat monista naisista, joita Paavali tervehti nimeltä Roomalaiskirjeessä (Room. 

16), olivat kenties levittäneet evankeliumia jo ennen Paavalia ja Paavalista 

riippumatta. Priscilla näyttäytyy itsenäisenä henkilönä, joka liikkui miehensä 

kanssa kaupunkien välillä perustaen samalla seurakuntia kotiinsa. Junia oli 

toiminut apostolina kenties ennen Paavalia (Room. 16:7). Näistä naisista Paavali 

puhuu itsestään selvän tasa-arvoisina työ- ja vankilatovereinaan ja 

matkakumppaneinaan. Vasta myöhemmät miespolvet ovat nähneet naisen nimen 

tällaisissa yhteyksissä niin mahdottomina, että esimerkiksi Juniaa on jopa korjailtu 

UT:n teksteihin mieheksi. Jos todistusaineistoa lukee tähän tapaan, joutuu 

ottamaan tosissaan sen merkityksen, joka näillä naisilla on täytynyt olla, koska he 

ovat säilyneet muistissa ja päätyneet kristinuskon syntyhistorian kuvaukseen 

Apostolien teoissa.112   

Vaikka Paavali ei siteerannutkaan jaetta Gal. 3:28 samassa muodossa 

muualla sekä UT:n muissa teksteissä, että varsinkin Paavalin kirjeissä ilmenee, 

miten radikaalilla tavalla varhaiset kristityt rikkoivat näitä ihmisiä erottavia 

jakolinjoja: juutalainen-kreikkalainen, orja-vapaa ja nainen-mies. Naiset olivat 

ylösnousemuksen ensimmäisiä todistajia ja voimme lukea Apostolien teoista 

laajaa kuvausta siitä, miten vaikeaa näiden rajojen rikkominen toisaalta oli (Apt. t. 

2:16–18, 10:1–11:18, 15, 21:28). Paavalin kirjeet kertovat samasta todellisuudesta 

(Gal. 2:11–21, Filem.). Paavalin ensimmäinen ja tärkein jakolinja murrettavaksi 

oli toki juutalaisten ja pakanoiden välinen, mutta orjat ja naiset kulkevat rinnalla 

ollen kaikkialla mukana, vaikka heidän äänensä kuuluu vaimeammin. 

                                                
111 Apt.t. 18:2,18,26, vrt. Room. 16:3–5, 1. Kor. 16:19. 
112 Kts. Schüssler Fiorenza 2002, 48. 



 50 

Mielenkiintoista on sinällään havaita, kuinka nämä sosiaaliset jaottelut ovat myös 

yhteiskunnallisella tasolla menettäneet merkitystään juuri jakeen Gal. 3:28 

kuvaamassa järjestyksessä.  

Mitä tämä on merkinnyt ja miten se on näkynyt naisten ja miesten 

yhteisessä seurakuntaelämässä Korintissa? Paavalin kirje korinttilaisille on 

vastaus ongelmatapauksiin. Sellaisina nämä katkelmat saattavat kuvata naisten 

rajoitettujen roolien sijaan juuri niitä jännitteitä, joita naisten poikkeavan vahva 

näkyvyys seurakunnassa aiheutti. 

Paavalin suhde naisiin tulee ymmärrettävämmäksi, kun otetaan huomioon, 

että naiset olivat Paavalin apostolisen mission kannalta keskeisessä asemassa niin 

hyvässä (Apt. t. 16:14–15) kuin joskus pahassakin (Apt.t. 13:50). He ottivat 

halukkaasti – jo kenties ennen Paavalia – uuden uskon vastaan, veivät sitä 

eteenpäin yksin ja yhdessä Paavalin kanssa. Varakkaammat naiset tarjosivat 

kotinsa käyttöön, tukivat Paavalia taloudellisesti ja muutenkin (esimerkiksi Room. 

16:1–4, 6,7, 12, 13, 15). Työtovereina hän halusi ottaa naisia mukaan matkoilleen, 

ja siitä häntä arvosteltiin (1. Kor. 9:5). Jos Paavalin tekstejä vertaa aikansa 

filosofien teksteihin, silmiin pistävää on myös, että naisia ”käskyttäessäänkään” 

Paavali ei käytä heistä halveksivaa tai stereotyypittelevää kieltä, joka oli muutoin 

tavallista (Fil. 4:2). 

Paavalin apostolisen mission ja erityiskutsun kannalta keskeinen haaste oli 

murtautua ihmisryhmiä, erityisesti juutalaisia ja pakanoita, erottavien 

määrittelyjen läpi. Hänen koko orientaationsa oli sanoittaa uusi usko pakanoille. 

Se vaati jatkuvaa pohdintaa, miten sovittaa yhteen tai paremminkin irrottaa 

seurakuntansa joistain juutalaisille keskeisistä uskonkäsityksistä ja tavoista, kuten 

ympärileikkauksesta, puhtaussäännöksistä ja ylipäätään ulkoisesta laista. 

Paavalille kyse ei ollut vain ulkoisista tai sosiaalisista tavoista vaan myös 

uskonsisällöstä, ristiinnaulitun roolista, vapaudesta Kristuksessa. Kyse oli 

luovuttamattomasta asiasta erityisesti Paavalille (esim. Gal. 2:14–21).  Koskiko 

tämä naisia?  

Voi oikeastaan ihmetellä, miksi naisia koskevat ristiriidat eivät nouse 

useamminkin esille. Syy lienee siinä, että naiset eivät aiheuttaneet suuria 

teologisia kiistoja verrattuna näihin isompiin kiistoihin. Naiset olivat kodeissa 

kokoontuvissa seurakunnissa ja perheissä luontevasti mukana. He olivat samassa 

”ateriayhteydessä” ilman teologisia tai kulttuurillisia ongelmia. Jos Pyhä Henki oli 

murtanut rajat jopa niin että juutalaiset ja pakanat aterioivat yhdessä, oli 



 51

ongelmatonta ajatella, että Kristuksessa ei ollut miestä ja naista, hengellisesti eikä 

käytännön toiminnassa ja yhteistyössäkään. Varsinainen kirkon sisäinen ongelma 

naisista tuli vasta Paavalin jälkeen, kun kirkko alkoi institutionalisoitua.113 Kun 

muut hengelliset argumentit loppuvat, olisiko Paavali kuitenkin tarttunut ns. 

naiskohdissa perusteluissaan aikansa ihmiskuvaan ja kosmiseen hierarkiaan ja 

liittänyt sen teologiaansa, kuten tutkimuksessa usein ajatellaan.114  Vai ovatko 

jakeet 11:2–16 selitettävissä jotenkin muuten?  

Kirjallisuuskatsauksessa havaittiin, että jakson tulkinnan kannalta keskeistä 

on kreikan pää-sanan metaforisen merkityksen tulkinta ja toisaalta oletus siitä, 

millainen pukeutuminen Paavalin ajan Korintissa oli häpeällistä ja millainen ei. 

Seuraavaksi tarkastellaankin yksityiskohtaisesti näitä kahta asiaa. Luvun 4 

johtopäätösten varaan rakentuu tässä työssä esitettävä tulkinta jaksosta. 

4 Jakson 1. Kor. 11:2–16 taustaselvityksiä 

4.1 Pää-sanan (κεφαλή) merkitys ja jae 11:3 

4.1.1 Oliko Paavalilla teologista merkitystä mielessään?  

Tekstistä käy selvästi ilmi, että Paavali käyttää sanaa ’pää’ (κεφαλή) sekä 

konkreettisessa merkityksessä (fyysinen pää), että metaforisessa merkityksessä 

(miehen pää on Kristus ja naisen pää on mies).  Hän käyttää hyväkseen näitä eri 

merkityssisältöjä pyrkiessään vakuuttamaan korinttilaiset tahtomaansa suuntaan. 

Tekstin teologisen argumentoinnin ymmärtämisen ongelmakohta on juuri siinä, 

mitä hän tällä symboliikalla tarkoitti. Tekstistä ei selviä, onko Paavalin ohjeistus 

vastine korinttilaisten esittämiin kysymyksiin, kuten toisaalla kirjeessä, vai 

Paavalin oma-aloitteista ohjeistusta. 

 Merkityksellistä Paavalin tarkoituksen ymmärtämisen kannalta on 

hahmottaa, miten metaforinen κεφαλή-sanan ympärille rakentuva symboliikka 

toimi tuon ajan kielessä.  Miksi Paavali argumentoi näin monimerkityksellisesti 

sen sijaan, että olisi sanonut selvästi, mitä tarkoitti? Mikä on se asia, jonka Paavali 

haluaa jakeessa 11:3 saattaa korinttilaisten tietoon?  

                                                
113Pihlava (2016, 151–175) päätyy väitöskirjassaan siihen, että naisten auktoriteettiasema 
varhaisissa seurakunnissa perustui heidän (usein leskiä, eronneita tai naimattomia) taloudelliseen 
ja sosiaaliseen asemaansa, joka antoi heille samanlaisen aseman yhteisön suojelijoina ja 
hyväntekijöinä kuin ympäröivässä yhteiskunnassa muutenkin. Heidän asemansa antoi heille samat 
mahdollisuudet kuin miehillekin patriarkaalisessa yhteiskunnassa.  
114 Kosmisista selityksistä katso esim. Lakey 2010 ja Økland 2004.  



 52 

 Seuraava ote Calvinin 1. Korinttilaiskirjeen kommentaarista on kuvaava 

siitä, miten monet ovat historian aikana ymmärtäneet näitä Paavalin pää-sanan 

sisältämiä lausumia ja hänen motivaatiotaan:115 

Paavali ei tarkoita (miehen pään peittämättömyydellä) enempää kuin 
tätä – että pitäisi näyttää siltä, että miehellä on auktoriteetti, ja että 
nainen on alistetussa asemassa, ja tämä varmistuu, kun mies pitää 
Kirkossa esiintyessään päänsä peittämättömänä, joskin hänen pitäisi 
sen jälkeen laittaa päähine päähänsä, ettei vilustu. 

 Teologien käsitys pää-sanan merkityksestä on viime vuosikymmeninä 

laajentunut. Sen ei enää yleensä tulkita merkitsevän auktoriteettiasemaa. 

Tutkijoiden kannat jakautuvat karkeasti kolmeen ryhmään. Ensimmäisessä 

ryhmässä sanan ymmärretään merkitsevän auktoriteettia ja hallitsijaa116, toisessa 

lähdettä tai alkuperää117 ja kolmannessa etummaista, ensimmäistä (eng. 

prominent, foremost, preeminent)118. Usein tutkija on valinnut suosikkinsa. 

Toisten, kuten Thiseltonin, mielestä on paras lähteä siitä, että κεφαλή-sanalla on 

kaikkia näitä merkityksiä, joista Paavali on hyvin tietoinen kirjoittaessaan 

kirjettään. Koska sanan ensisijainen merkitys on fyysinen pää, siihen liittyy myös 

teologisesti merkittäviä metaforisia merkityksiä, kuten pää osana orgaanista 

ruumista. 

 Kukin edellä kuvatuista pää-sanan tulkinnoista liittyy usein hyvinkin paljon 

toisistaan poikkeaviin tulkintoihin Paavalin tarkoituksesta ja motivaatiosta. Jos 

Paavalin esimerkiksi ymmärretään jakeessa 11:3 opettavan aviopuolisoita tai 

miehiä ja naisia oikeasta auktoriteettien järjestyksestä, silloin loppu tulkitaan 

vastaavasti.  Alla Calvinin tapa selvitä jakeen 11:5 haasteesta:  

It would not, therefore, be allowable for women to prophesy even with 
a covering upon their head, and hence it follows that it is to no 
purpose that he (Paul) argues here as to a covering. It may be 
replied, that the Apostle, by here condemning the one, does not 
commend the other. For when he reproves them for prophesying with 
their head uncovered, he at the same time does not give them 
permission to prophesy in some other way, but rather delays his 
condemnation of that vice to another passage, namely in 1 Cor 14. 

                                                
115 Calvinin (1546) Commentary on Corinthians on luettavissa internetissä. Tässä oma 
käännökseni englannista: Paul means nothing more than this — that it should appear that the man 
has authority, and that the woman is under subjection, and this is secured when the man uncovers 
his head in the view of the Church, though he should afterwards put on his cap again from fear of 
catching cold.   
116 Esim. Robertson & Plummer 1999, 229; Grudem 1991, 425–468; Fitzmyer 1993, 80–88. 
117 Esim.  Barrett 1971, 248–249; Bilezikian 1985, 137–139; Fee 1987, 503; Kroeger 1993, 375–
377 & 1991, 267–283; Payne 2009, 117–137; Witherington 1988, 84–85.  
118 Esim. Thiselton 2000, 800; Belleville 2000, 2003. Kts. Johnson (2006) sanasta käydyn debatin 
historiasta. 



 53

 
 Aejmelaeus, monien muiden tapaan, pitää tämän kaltaista Calvinin 

olettamaa Paavalin lipsahdusta yhtä mahdottomana ensimmäisen vuosisadan 

kristitylle, kuin että Paavali olisi sanonut ”Kun te varastatte tai murhaatte, älkää 

rikkoko sapattia”.119 Samassa kirjeessä Paavali kehottaa kaikkia profetoimaan, 

kunhan kukin puhuu vuorollaan. Kyse on rauhasta epäjärjestyksen sijaan (14:31).  

Jos Paavali haluaa valaista jakeella 11:3 jotain teologisesti merkittävää totuutta, 

niin sen on oltava sopusoinnussa Paavalin teologian kanssa yleensä ja erityisesti 

myös tämän Paavalin itsensä kirjoittaman yhtenäisenä pidetyn kirjeen muiden 

osien kanssa. Vain luvun 1. Kor. 14 naisten vaikenemiskielto -jakeiden sijainnista 

ja alkuperästä on epäselvyyttä.120  Sen sijaan jaksoa 11:2–16 pidetään lähes 

yksimielisesti kokonaan Paavalin omana tekstinä.  

 Miten sitten voisimme lähestyä Paavalin tarkoitusta näissä jakeissa?  

Ensinnäkin vaikuttaa siltä, että Paavali haluaa vakuuttaa kuulijoitaan pään 

peittämiseen liittyvien ohjeidensa tärkeydestä perustelemalla niitä teologisesti. 

Teologiset perustelut hän esittää jakeessa 11:3 ja jakeissa 7-12, joissa hän viittaa 

luomiskertomukseen. Mikä voisi olla sellainen teologisesti merkittävä salaisuus 

tai uusi tieto, mitä Paavali halusi korinttilaisten ymmärtävän, (θέλω δὲ ὑμᾶς 

εἰδέναι…)? 

 Risto Saarinen121 esittää pastoraalikirjeiden kommentaarinsa 

hermeneuttisessa jälkikirjoituksessa joitain periaatteita, jotka soveltuvat myös 

käsillä olevaan tekstiin. Saarinen erottaa Raamatun tekstistä keskeiset teologiset 

”subjektit” ja niitä selittävät ”predikaatit”. Nämä kaksi ovat erotettavissa 

toisistaan tulkitsemalla tekstejä niiden itsensä avulla. Tässä tapauksessa voimme 

tulkita Paavalia Paavalin muiden omien kirjoitusten avulla, mutta myös 

luomiskertomuksen avulla. Keskeinen teologinen subjekti (κεφαλή-rakenteen 

taustalla oleva hengellinen merkitys) on kätketty siinä mielessä, että sitä ei voida 

                                                
119 Aejmelaeus L. 2004, 31.  
120 Ojanperä (2014) tarkastelee perusteellisesti jakeita koskevaa ongelmatiikkaa pro gradussaan. 
Jakeet 14:34–35 ovat käsikirjoituksissa vaihtelevasti nykyisellä paikallaan tai luvun lopussa. 
Monet tutkijat pitävät jakeita myöhempänä lisäyksenä, sillä teksti etenee sujuvasti jakeiden 
poistamisen jälkeenkin. Mahdollista on, että kyse on Paavalin kiellosta, joka kohdistuu 
häiritsevään puheeseen tai Paavalin siteerauksesta korinttilaisten tekstistä, jonka hän torjuu. Joka 
tapauksessa vaatimus täydellisestä vaikenemisesta sopii huonosti yhteen julkisen rukoilun ja 
profetoimisen kanssa. Ojanperä (2014) tarkastelee perusteellisesti jakeita koskevaa ongelmatiikkaa 
pro gradussaan. 
121 Saarinen 2008, 225–232. Tässä esittämäni muoto Saarisen ajatuksista on osin tulkintaani tähän, 
hänen esimerkeistään poikkeavaan tilanteeseen, eikä välttämättä kaikilta osin vastaa hänen 
ajatustaan. Hän sovelsi ajatusta tilanteisiin, jossa teologinen subjekti on selvemmin määritelty, 
esim. lauseessa Church is the household of God. Tässä kirkko on teologinen subjekti, jota 
valaistaan predikaattitermillä ja vertauksella kotitalouteen. 



 54 

havaita suoraan tavanomaisessa maailmassamme. Voimme oppia ymmärtämään 

tällaisen teologisen käsitteen tai subjektin sisältöä vain sen kautta, miten sitä 

käytetään erilaisissa tilanteissa suhteessa kokemusmaailmaamme liittyviin 

predikaattitermeihin. Näitä predikaattitermejä Saarisen kutsuu kaksikätisiksi: yksi 

käsi kurottautuu kohti teologista subjektia ja toinen kohti tulkitsijan, tässä 

tapauksessa korinttilaisten, kokemusmaailmaa. Teologinen subjekti sen sijaan on 

yksikätinen: se tarttuu vain predikaattitermiin, mutta ei tyhjenny siihen, vaan jää 

aina myös salatuksi. 

 κεφαλή-käsite on tässä tekstijaksossa ikään kuin monikätinen termi joka 

tarttuu monin tavoin sekä havaittavaan maailmaan että salattuun maailmaan. 

Salattua maailmaa tässä edustaa Kristuksen ja Jumalan suhde, Kristuksen ja 

seurakunnan suhde ja myös naisen ja miehen suhde. Nämä kaikki asettuvat 

keskinäiseen yhteyteen κεφαλή -käsitteen linkittäminä. κεφαλή-sana kurkottaa siis 

salattuun. Samalla se kuitenkin ’tarttuu toisella kädellään’ hyvinkin 

konkreettiseen korinttilaisten jumalalanpalveluksen tilanteeseen: myös siellä on 

kyse päästä ja sen pukemisesta, naisen ja miesten suhteesta ja Kristuksen ja 

seurakunnan suhteesta.   

 Jos yllä oleva ajatuskulku on oikean suuntainen, tulee tärkeäksi hahmottaa 

miten κεφαλή-sana elää konkreettisen elämän käytössä. Mitä se merkitsi 

korinttilaisille, mitä se merkitsi Paavalille ja miksi Paavali valitsi juuri tämän 

sanan termiksi, jonka kautta havaittava todellisuus ja salattu hengellinen 

todellisuus voisivat koskettaa toisiaan. �

� Seuraavassa perehdytään aluksi tarkemmin κεφαλή-sanan käyttöön Uudessa 

testamentissa, Septuagintassa (LXX) ja näiden ulkopuolella. LXX viittaa 

juutalaisten hepreasta kreikan kielelle kääntämiin Vanhan testamentin teksteihin. 

Käännöstyö alkoi jo kolmannella vuosisadalla eaa. Teksti on meille tärkeä, sillä 

Paavali käytti useimmiten juuri LXX:n kreikankielisiä sanamuotoja siteeratessaan 

kirjoituksia, vaikka tunsi hepreankielisenkin teksti ja käytti välillä myös sen 

sanamuotoja. Tavoitteena on selvittää, mitä mielikuvia ja merkityssisältöjä 

κεφαλή-sana toi mieleen Paavalin kirjeen vastaanottajille. Toisaalta pohditaan, 

mistä Paavali olisi voinut saada vaikutteita tämän sanan valintaan ja toisaalta ns. 

κεφαλή-rakenteen käyttöön.  

4.1.2 κεφαλη-sanan merkitys ja käyttö 

κεφαλή-sanan ylivoimaisesti yleisin merkitys on ihmisen tai eläimen fyysinen 

pää. Taulukkoon 1 on koottu pääasialliset muut merkitykset (mutta ei niiden 



 55

lukemattomia käyttöyhteyksiä) mainituissa sanakirjoissa. Silmiinpistävää on se, 

että sanakirjoissa, joissa sanan merkitystä haetaan raamatullisesta kielestä, 

κεφαλή-sanan merkitys painottuu johtoasemaan tai herruuteen, kun taas Liddell-

Scott-Jonesin (LS) laajassa antiikin kreikan kreikka-englanti sanakirjassa tätä 

merkitystä ei ole edes mainittu. Toisaalta LS painottaa sanan lähde, alkuperä ja 

elämä merkityksiä, joita puolestaan Bauer ja Gyllenberg eivät mainitse.  

 

Taulukko 1.  κεφαλή-sana sanakirjoissa 

 

Liddell-Scott-Jones 
Greek-English Lexicon 

Bauer 
Greek-English Lexicon of 

the New Testament and 

Other Early Christian 

Literature 

Gyllenberg 
UT:n kreikkalais-

suomalainen 

sanakirja 

noblest part,  
periphr. for the whole 
person 

in case of living being, to 
denote superior rank, 
symbol of the father (Tuom. 
11:11) 
 

päämies,  
valtias, herra (esim. 1. 
Kor. 11:3, Ef. 1:22.) 

Life   
in imprecations  in a curse formula  
- generally; source, origin   
    - source of river   
   - starting point   
   - (springing) from the 
head 

  

extremity (of things) of things the uppermost 
part, extremity, end, point 

 

 - top, brim (of a vessel), 
extremity of a plot of 
land 

  

- capital of a column cornerstone (forming the 
farthest extension) of the 
corner 

kulmakivi,  
päätöskivi 

κ. του κόσμου capital (city),  frontier (city)  

- sum, total lists NT verses without 
interpreting them 

 

 
Jos verrataan teologisia merkityksiä kuvaavia sanakirjoja, Schlier (TDNT) 

analysoi κεφαλή-sanaa varsin eri tavoin kuin Kroeger teoksessa Dictionary of 

Paul and His Letters.122 On ilmeistä, että sanan määrittely riippuu kirjoittajan 

                                                
122 Schlier 1965, 673–682; Kroeger 1993, 375–377. 



 56 

teologisista painotuksista.123  Tämä on väistämätöntä, sillä Uuden testamentin 

kirjeissä κεφαλή-sana on ikään kuin kolmikätinen termi, joka muun muassa 

jakeen 1. Kor. 11:3 kautta liittää toisiinsa paitsi sukupuolet, myös Jumalan ja 

Kristuksen, ja Kristuksen ja seurakunnan. Sanan tulkinta liittyy siten välittömästi 

paitsi kirjoittajan käsitykseen sukupuolesta, myös hänen kirkkokäsitykseensä. 

Nämä nimenomaiset asiat erottavat ehkä eniten kristillisiä kirkkoja ja teologisia 

rakennelmia. Sanan merkitystä Uudessa testamentissa ei yksinkertaisesti ole 

mahdollista määritellä ilman teologista tulkintaa (katso sanan käytöstä UT:ssa 

myöhempi taulukko).   

 Kroeger painottaa κεφαλή-sanan merkitystä ’lähde’ ja ’alku’, kun taas 

Schlierin esitys viittaa sanan herruus merkitykseen (Kristuksen yhteydessä), mutta 

korostaa enemmän κεφαλή-sanan merkitystä ’sinä, joka on toisen yläpuolella sitä 

kautta, että on tämän toisen olemassaolon perusta’ (stands over another in the 

sense of being the ground of his being). Tässä ehkä selkeimmin kiteytyy se, miten 

Kroeger ja Schlier tulkitsevat saman tekstimateriaalin eri näkökulmista. Schlierin 

tulkinnan hierarkkisuutta rajoittaa epäilemättä katolisuudessa vahva varsin 

kirjaimellinen näkemys siitä, että Schlierin sanoin ”Kirkko on taivaallisen Pään 

maanpäällinen ruumis”.124  Schlier ei mainitse auktoriteetti-merkitystä UT:n 

käytössä, toisin kuin esimerkiksi Fitzmyer, joka vetoaa LS:n sanakirjan tekijöihin, 

jotta merkitys ’johtaja’ saataisiin mukaan.  

 Yleisesti teologien antamat merkitykset κεφαλή-sanalle voidaan jakaa, 

kuten aiemmin mainittiin, kolmeen pääryhmään: 1) lähde/alkuperä 2) 

auktoriteetti, 3) etummainen/ensimmäinen (prominent, foremost, preeminent). 

Tulkintavaihtoehtojen erotteleminen käytännön lauseyhteyksissä on erityisen 

hankalaa myös sen vuoksi, että usein eri merkitykset ovat päällekkäisiä. Huipulla 

oleva, äärimmäinen, elämän lähde on usein myös merkittävin, määräävin ja valtaa 

pitävä. Tällöin jää tilaa tulkinnalle siitä, mikä κεφαλή-sana kulloinkin tarkoittaa. 

Historiallis-kriittisesti oikea tulkinta vaatii ajan kulttuurillisten merkitysten 

ymmärtämistä, ja käytetyn lauseen lähikontekstin huomioon ottamista.   

                                                
123 Heinrich Schlier on katolinen pappi ja teologi, ja Catherine Kroeger on klassisia kieliä ja mm. 
κεφαλή-sanan käyttöä tutkinut teologi, joka oli yksi evankelikaalisen järjestön (Christians for 
Biblical Equality) perustajista ja johti sittemmin järjestöä nimeltä Peace and Safety in Christian 
Home, joka pyrkii auttamaan kristityissä kodeissaan väkivallan kohteeksi joutuneita naisia.  
124 “The Church is the earthly body of the heavenly Head”. Valaisevaa analyysiä Katolisen kirkon 
ekklesiologiasta ja sen suhteesta ortodoksiseen ja vapaiden suuntien ekklesiologiaan on Volfin 
(1998) kirjassa. 



 57

 Sanakirjat eivät kerro sanan eri merkitysten yleisyydestä tai anna välttämättä 

hyvää kuvaa eri ilmaisujen merkityksestä aikansa ihmisille. On siis välttämätöntä 

kaivautua tutkimaan sanan käyttöä tarkemmin. Jatkossa pyrin kuvaamaan κεφαλή-

sanan niitä yleisiä käyttöyhteyksiä, joilla on mahdollisesti merkitystä Paavalin 

sanavalintaan jakeessa 1. Kor. 11:3. 

 

κεφαλή lähtökohtana, alkuna, äärimmäisenä  

κεφαλή merkitsi kreikan kielessä ensimmäistä, erilaisia ulokkeita, äärimmäistä, 

kärkeä, huippua, lähtökohtaa, ja myös merkittävää, määräävää tai silmiinpistävää 

osaa. Sitä käytettiin esimerkiksi seuraavissa yhteyksissä: johtopäätöksen 

tekeminen, pylvään pää, joen suu tai lähde (tai lähteet), aikakauden alku.  Platon 

käyttää sitä merkityksessä kertomuksen tai argumentin alku ja adjektiivina 

(ακέφαλος) viittaamaan argumenttiin tai myyttiin jolla ei ollut alkua. Antiikin 

uskonnollisissa materiaaleissa toistuu Zeusta kuvaava runon pätkä, jossa κεφαλή 

(head, pää) ja ἀρχή (beginning, alku) toistuvat synonyymeina eri versioissa. 

Esimerkiksi orfilainen tekstifragmentti kuuluu seuraavasti:125 

Ζεὺς πρῶτος γένετο, Ζεὺς ὔστατος ἀργικέραθνος. Ζεὺς κεφαλή, Ζεὺς 
μέσσα, Διὸς δ´ ἒκ πάντα τελει̂ται. (Zeus was born first, Zeus the last, 
god of the bright bolt: Zeus is the head, Zeus the middle, from Zeus 
are all things made.) 

 
Barrett viittaa kommentaarissaan samaan orfilaiseen tekstifragmenttiin 

todisteena pää-sanan ’lähde’-merkityksestä. Vahva lisätodiste hänelle on myös se, 

että Paavali ei sanonut, että mies olisi naisen herra (κύριος), vaan hän viittasi 

mieheen naisen olemuksen alkuperänä luomisessa. Barrett ymmärtää κεφαλή -

sanan lähteenä siitä huolimatta, että hän tulkitsee Paavalin rakentavan jaksossa 

samaan aikaan subordinaatioon ja alkuperään perustuvan suhteiden ketjun. 126 

 Myöhemmin kristologisissa debateissa Kyrillos Aleksandrialainen rakentaa 

argumenttinsa jakeen 1. Kor. 11:3 varaan kirjoittaessaan Aadamista seuraavasti:127 

Therefore, of our race he became first head, which is source, (κεφαλή 
του γένους, τουτέστιν ἀρχη), and was of the earth and earthy. Since 
Christ was named the second Adam, he has been placed as head, 
which is source, of those who through him have been formed anew 
(κεφαλή τέθειται, τουτέστιν ἀρχη, των δι ̉ αυτου προς αυτον 
αναμορφουμένων) unto him unto immortality thorough sanctification 
in the spirit. Therefore, he himself our source, which is head, (ἀρχη 

                                                
125 Kroeger 1991, 275. Ja joskus: ‘Zeus the beginning, Zeus the middle and Zeus the end.’ 
126 Barrett 1971, 248–249.   
127 Teksti ja käännös ovat Kroegerilta (1991, 268). Siellä on myös teksti kokonaan kreikaksi. 



 58 

τουτέστιν η κεφαλή) has appeared as a human being. Yet he though 
God by nature, has himself a generating head, the heavenly Father, 
and he himself, though God according to his nature, yet being the 
Word, was begotten of Him. Because head means source (ότι δέ η 
κεφαλή σημαίνει την ἀρχην), He establishes the truth for those who 
are wavering in their mind that man is the head of woman, for she 
was taken out of him. Therefore, as God according to His nature, the 
one Christ and Son and Lord has as his head the heavenly Father, 
having himself become our head because he is of the same stock 
according to the flesh. 

 
κεφαλή elämän lähteenä  

Antiikin ihmiset näkivät fyysisen pään (κεφαλή) elämän lähteenä. Sanaa käytettiin 

merkitsemään myös elämää tai ihmistä itseään. Paavalin aikalainen Filon ja 

aiemmin Aristoteles vertasivat päätä lähteeseen, josta voima virtasi ruumiin 

muihin osiin. Pää oli lähinnä taivaita, ja sen ajateltiin saavan voimansa sieltä ja 

jakavan elämän voimaa ruumiin jokaiselle jäsenelle. Myös lääketieteilijät 

ajattelivat pään varustavan koko ruumiin elämällä.128 Ajan empiirikot totesivat, 

että päässä on paljon kosteutta ja se kasvattaa paljon hiuksia. Esimerkiksi 

Aristoteles ja Hippokrates uskoivat, että aivot olivat sekä miehen että naisen 

lisääntymisnesteiden synty- ja säilöntäpaikka. Hiukset olivat onttoja ja imivät 

itseensä näitä nesteitä. Aristoteles selitti, kuinka nesteet laskeutuivat alas päästä 

selkärangan kautta sukupuolielimiin ja sitä kautta tuottivat uutta elämää. Troy 

Martin on jopa selittänyt jakeita 1. Kor. 11:3–16 niin, että Paavali olisi perustellut 

kehotustaan naisille peittää hiuksensa viittaamalla siihen, että Jumalaa 

palvellessaan naisten oli syytä peittää myös tämä osa sukupuolielimiään.129  Tätä 

taustaa vasten ei ole yllättävää, että ateenalaiset kertoivat jumalattarensa, Athenen, 

syntyneen suoraan Zeuksen päästä. Persefone, kuoleman kuningatar, oli 

puolestaan jumalatar, jonka päästä ihmissielut syntyivät, kehityttyään siellä ensin 

tietyn ajan, ja sinne sielujen uskottiin palaavan takaisin kuoleman jälkeen.130  

Kuvan pieni patsas noin vuodelta 200 eKr. esittää Persefonea, jonka päästä syntyy 

ihmisiä.131 

                                                
128 Kroeger 1993, 376. Kroegerilla myös tarkemmat viitteet alkuperäisiin lähteisiin. 
129 Martin 2004. Artikkelissa on kuvailtu ajan lisääntymisbiologisia käsityksiä tarkemmin.  
130 Kroeger 1991, 276. Persefone, kuten Zeuskin oli ’head and middle and end’. 
131 Kuvan olen ottanut Catherine Kroegerin omistamasta patsasta. 



 59

  

κεφαλή johtajana ja auktoriteettina? 

Schlier toteaa, että sekulaarissa käytössä κεφαλή-sanaa ei käytetty merkitsemään 

yhteiskunnan päätä. Siinä merkityksessä se ilmaantuu Schlierin mukaan 

ensimmäistä kertaa Septuagintassa (LXX).132  Koska Paavali käytti usein suoraan 

juuri LXX:n sanamuotoja siteeratessaan pyhiä kirjoituksia, voi kysyä, oliko 

hänellä kenties mielessään joku VT:n hepreankielinen ilmaisu, jonka hän ilmaisi 

kreikaksi LXX:n sanoin? Löytyisikö täältä valoa siihen, miksi Paavali valitsi 

käyttää juuri pää-sanaa? 

 LXX:ssä κεφαλή-sanaa käytettiin, hepreankielisen vastineensa (ראש) tavoin, 

yleisimmin puhuttaessa ihmisen tai eläimen päästä.133   Se merkitsi myös mm. 

joen lähdettä, pylvään päätä (erilaisia ulokkeita), temporaalista alkua, 

alkuperää.134 Kannaltamme mielenkiintoista on, että heprean ראש-sana merkitsi 

yleisesti myös johtajaa, toisin kuin κεφαλή-sana. Sitä käytettiin henkilöstä, joka 

oli sosiaalisen ryhmän johtaja, ja jolla oli sotilaallista ja juridista auktoriteettia. 

                                                
132 Schlier 1965, 673–682.   
133 Beuken 2004, 251. Hepreankielisissä ilmaisuissa pään avulla ilmaistiin usein inhimillisiä 
tunteita tai kokemuksia suhteessa toisiin ihmisiin (esim. surua, sympatiaa, ylpeyttä, kunniaa jne. 
ilmaistiin leikkaamalla hiukset, voitelemalla, peittämällä, nostamalla päätä).  
134 Hatch & Redpath 1998, 760–762 ja LS 1973, 945, hakusanalla κεφαλή. 



 60 

Vanhan testamentin teologinen sanakirja (TDOT) jatkaa: ”Tärkeintä oli kuitenkin 

sen (pään) integroiva tehtävä: johtaja oli vastuussa yhteisön yhteisestä elämästä ja 

hyvinvoinnista”135. Heprean pää-sanaa käytettiin yhdistettynä heimoa tarkoittavan 

sanan kanssa ilmaisemaan merkitystä ’heimopäällikkö’. Yhdistettynä ’ancestral 

house’ (esi-isiltä peritty talous)-termin kanssa sitä käytettiin ilmaisemaan 

merkitystä ’perheen pää’. Sitä käytettiin myös kansan päästä tai päistä, 

kuninkaista ja sotapäälliköistä.136 Siksi onkin mielenkiintoista tutkia, miten 

heprean johtajaa merkitsevä ראש-sana käännettiin kreikaksi: oliko sen käännös 

κεφαλή vai ei?  

 Vanhassa testamentissa   ראש -sana esiintyy johtaja merkityksessä peräti noin 

180 kertaa. Useimmiten se on käännetty kreikaksi muulla kuin κεφαλή-sanalla. 

Vain noin kuudessa tapauksessa ilmaisussa on säilynyt κεφαλή. Nämä kohdat 

ovat: Tuom. 11:11, 2. Sam. 22:44; Ps. 18:43 (KR92: 18:44); Jes. 7:8–9; Valit. 

1:5.137 Ehkä huomion arvoista on, että juuri Tuomarien kirja ja Samuelin kirjat 

ovat tunnettuja sana-sanaisesta käännöksestään. Paikoin LXX käännös on 

hepreismeineen niin etäällä kreikan kielestä, että on spekuloitu, onko käännös 

voinut toimiakaan itsenäisenä tekstinä vai onko sitä käytetty pelkästään 

hepreankielisen pohjatekstin rinnalla.138  

 Joka tapauksessa kääntäjät näkivät kohtalaisen paljon vaivaa löytääkseen 

heprean ראש-sanalle muun kuin sinällään ilmeisimmän κεφαλή -käännöksen.139 

Tästä voi päätellä, että κεφαλή-sanalta puuttui selkeä, yksikäsitteinen ’johtaja’ tai 

’auktoriteetti’ merkitys.  

 ,merkitsivät yleisesti myös (temporaalista) alkua (kuten κεφαλή)  ראש  

(maantieteellistä tai tilaan liittyvää) huippua, loppua, kulmaa, ja sellaisena myös 

merkityksiä ’finest, best, supreme’, summaa tai määrää, myös ilmaisussa 

’summata yhteen’.  Tekstiyhteyksistä jää joskus tulkinnanvaraiseksi merkitseekö 

κεφαλή johtajuutta tai auktoriteettia vai näkyvää tai ensimmäistä henkilöä. Asia 

on pääteltävä laajemmasta kontekstista. Silloinkin merkityssisällöt jäävät osin 

päällekkäisiksi tai ainakin tulkinnanvaraisiksi. Tämä on jättänyt tilaa kiivaalle 

                                                
135 TDOT:n alkuperäisteksti: “Most important, however, is its integrative function: the chief is 
responsible for the well-being and common life of the community” 
136 Beuken 2004, 254–255.  
137 Fee 2005, 150–151.   
138 Anneli Aejmelaeuksen luentosarja Septuagintan synty ja merkitys, 2013, Helsingin yliopisto, 
teologinen tiedekunta. 
139  Schlier 1965, 675. ראש käännettiin johtaja merkityksessä kreikaksi yleisimmin hyödyntäen 
sanoja: ἀρχή, ἄρχων, ἀρχηγός, ηγεισθαι προηγεισθαι, χιλίαρχος ja κορυφή. Heprean kielessä oli 
paljon myös muita sanoja, joita käytettiin johtajista, mutta emme tässä yhteydessä tarkastele niitä.   



 61

keskustelulle κεφαλή-sanan merkityksestä myös LXX:ssä. Bilezikian on 

huomauttanut, että yllä mainituissa VT:n kohdissa, joissa κεφαλή merkitsee 

johtajaa, se vaatii lisäselitystä tullakseen ymmärretyksi johtajana, minkä voi 

nähdä viittauksena siihen, että κεφαλή yksinään olisi jäänyt lukijoille 

käsittämättömäksi. Fitzmyer esittää lisäksi mm. kohtaa Jes. 9:14–16 todistuksena 

siitä, että κεφαλή ymmärrettiin johtajana.140 Bilezikian vastaa, että jakeissa olevan 

heprean ilmaisun ’pää ja häntä’ kääntäminen muulla kuin κεφαλή-sanalla olisi 

puolestaan tehnyt metaforan käsittämättömäksi.141 Ehkä merkittävä on myös 

huomio, että juuri Tuomarien kirjan kääntäjä LXX:ssä on tunnettu siitä, että siinä 

sanat on käännetty sana sanaisesti, silloinkin kun näin toimien merkitys muuttuu 

kreikankieliselle lukijalle vaikeaksi ymmärtää.142 Liitteessä 1 listataan, miten 

Grudem jaottelee κεφαλή-sanan käytön kirjallisuudessa niin, että päätyy 

tulemaan, että sanalla ei ole lainkaan ’lähde/alkuperä’ merkitystä. 

 Näyttää selvältä, että κεφαλή ei sanana kreikkalaisille todennäköisesti 

tuonut mieleen auktoriteetti- tai johtajamerkityksiä, jotka suomen ja englannin 

kielen pää-sanan käytössä ovat välittömästi läsnä. Ottaen huomioon, miten paljon 

antiikin kirjoittajat jättivät jälkeensä tekstejä, joissa pohditaan hallitsemista ja 

vallan käyttöä ja sen tapoja, voisi olettaa, että jos κεφαλή-sana olisi merkinnyt 

hallitsemista, johtajuutta tai auktoriteettia, sitä olisi käytetty huomattavasti 

enemmän näissä konteksteissa kuin on käytetty. Huomionarvoista on erityisesti 

teemamme kannalta, että miehen suhdetta vaimoon (joka oli todellinen 

hallintasuhde kaikissa näissä kulttuureissa) ei kuvata sanalla κεφαλή.143 

Digitaalinen sanahakuni vahvistaa kirjallisuudessa esitettyä: Esimerkiksi 

Aristoteles, joka kirjoitti paljon perheen hallinnoimisesta ja siitä, miten miehen 

tuli hallita naista, orjia ja lapsia, ei vaikuta käyttävän sanaa κεφαλή perheen 

sisäisiä suhteita kuvatessaan.144   

 Antiikin teksteistä on tietääkseni löydetty vain kolme kohtaa, joissa κεφαλή-

sana ilmenee ylipäätään perheyhteydessä. Ensimmäinen on Hermaan Paimenessa, 

jossa pään voi ymmärtää myös perheen hyvinvoinnin lähteenä. Toinen kohta 

                                                
140 Fitzmyer 1993, 85.  
141 Bilezikian 1985, 238. 
142 Anneli Aejmelaeus kiinnitti huomioni tähän asiaan. 
143 Fee 2005, 150. 
144 Käytin Perseuksen digitaalisen kirjaston englannin- ja kreikankielisten sanojen hakukonetta 
rinnakkain hakeakseni Aristoteleen teksteistä kohtia, jotka on käännetty ’rule’ tai ’head’. Häneltä 
löytyykin paljon tekstinkohtia, jotka liittyvät perhekunnan hallitsemiseen, mutta taustalla olevat 
kreikankieliset ilmaisut ovat muita. Hakuni ei ollut järjestelmällinen, mutta sellaisenakin kuvaava. 
Aristoteles kirjoitti teemasta mm. teoksissaan Politiikka ja Nikomakhoksen etiikka. 



 62 

kuvaa miestä nimeltä Gregorios, jonka isä sanoo olevansa Gregorioksen vaimon 

ja kolmen lapsen pää.  Tämän tekstin kontekstissa κεφαλή-sanan voi nähdä 

kuvaavan nimenomaan lasten elämän ja suvun lähdettä ja alkuunpanijaa.145  

 Johtopäätöksenä löydetystä voinee todeta, että sanan käytön mukanaan 

tuoma mielikuva määräytyy tekstikontekstin mukaan. Konteksti määrittää mihin 

sanalla halutaan viitata, johtajaan vai esimerkiksi elämän lähteeseen vai johonkin 

merkittävään tai näkyvään. 

 Katsotaan seuraavaksi sanan käyttöä Uudessa testamentissa.  

 
Uudessa testamentissa 
 
Taulukkoon 2 on koottu kohdat, jossa κεφαλή-sanaa on käytetty UT:ssa.  

 

Taulukko 2.  κεφαλή  UT:ssa 

MERKITYS UT:SSÄ PAIKAT 

(ESIINTYMISKERRAT) 

YHT. 

76 

ihmisen (tai eläimen) pää evankeliumit (30) Apt.t. (4), 
Room. (1), 1. Kor. (7), Ilm. (19) 

61 

kulmakivi   
(ει̉ς κεφαλὴν γονίας) 

evankeliumit (3),  Apt.t. (1),  
1. Piet. (1) 
 

5 

Metaforinen käyttö   10 

jokaisen miehen pää  1. Kor. 11:3  

naisen pää  1. Kor. 11:3, Ef.5:23  

Kristuksen pää  1. Kor. 11:3  

seurakunnan pää  Ef. 1:22, Ef. 5:23  

ruumiin -srk:n - pää  Kol. 1:18, Kol. 2:19  

hän joka on pää (srk:n)  Ef. 4:15  

valtojen ja voimien pää Kol. 2:10  

Johdannaisia   

koota yhteen (kaiken Kristuksessa 
taivaassa ja maan päällä, käskyt), 
άνακεφαλαιουμαι 

Ef. 1:10,   Room. 13:9  

 

Näistä Uuden testamentin metaforisista merkityksistä on usein päätelty, että 

κεφαλή merkitsee päämiestä, valtiasta ja herraa, niin kuin Gyllenberg merkityksen 

ilmoittaa sanakirjassaan.  

                                                
145 Fitzmyer 1993, 87; Bilezikian 1985, 230–233. 



 63

 Kun katsotaan yllä taulukoituja κεφαλή-sanan konteksteja tarkemmin, 

havaitaan Uuden testamentin ja Paavalin käyttävän sanaa samanlaisessa 

merkityksessä kuin muussakin kreikankielisessä kirjallisuudessa.146  κεφαλή oli 

elämän lähde, paikka josta elämää virtaa ruumiin muihin osiin.147 Myös jakeissa 

Ef. 1:22–23 voi nähdä pään elämän (täyteyden) lähteenä. Vieläkin selvemmin 

ajatus tulee esiin jakeissa Kol. 1:16–19, jossa Kristus päänä on alku, jonka kautta 

kaikki on luotu, joka ensimmäisenä nousi kuolleista ja jossa kaikki täyteys asuu.  

Sama teema toistuu myös jakeessa Kol. 2:10: Kristus on valtojen ja voimien pää, 

koska myös ne ovat hänen kauttaan luotuja. Hän riisuu ne aseista (Kol. 2:15), 

mutta ei ole tietenkään niiden johtaja. Auktoriteetti-merkitystä ei tässä ole tarpeen 

liittää itse pää-sanaan. κεφαλή merkitsi kaiken summaa, alkua ja loppua (vrt. Ef. 

1:10, Room. 13:9). Jakeessa Ef. 5:23 Kristus seurakunnan päänä on oman 

ruumiinsa pelastaja, jonka esikuva on henkensä antanut Kristus, joka hoitaa ja 

ravitsee ruumistaan. Tämä ei viittaa auktoriteettiin tai hallintaan. Mies on samassa 

jakeessa myös naisen pää (kuten jakeessa 1. Kor. 11:3). Koko tekstijaksossa ei 

olisi mitään auktoriteettiin viittaavaa pelkän κεφαλή-sanan käytön vuoksi. 

Auktoriteetti ja hallintamerkitys siihen luetaan alistumiskehotuksen vuoksi. 

Tämän merkitystä ja alkuperää pohditaan seuraavassa osiossa.  

 Yhteenvetona UT:n kohdista on havaittavissa, että Kristus esiintyy niissä 

enemmän elämän lähteenä ja yhteen liittäjänä kuin Herrana tai kuninkaana. Silloin 

kun Kristuksesta puhutaan Herrana tai kuninkaana, käytetään muita metaforeja 

kuin κεφαλή-sanaa. On tärkeää tekstin ymmärtämisen kannalta pitää metaforat 

erillisinä. Vaikuttaa siltä, että näiden kohtien kontekstista on etsitty myös κεφαλή-

sanan merkitystä sen sijaan, että merkitystä olisi ensisijaisesti etsitty siitä, miten 

sanaa käytettiin Paavalin aikaan tai muussa kreikankielisessä kirjallisuudessa.148   

4.1.3 κεφαλη-sanan merkitys naisen ja miehen suhteessa 

Oliko mahdollista, että lause ’naisen pää on mies’ olisi vienyt Paavalin aikalaisten 

ajatukset perhekunnan päähän ja auktoriteettiin? Roomalaisen perhekunnan pää 

(caput) oli myös juridinen termi (Korintti ja Efesos olivat Paavalin aikaan 

                                                
146 Tässä esitetyistä havainnoista lisää Bilezikian 1985, 241–252. 
147 Ef. 4:15–16: kasvamme kaikin tavoin kiinni Kristukseen, häneen, joka on pää, josta koko 
ruumis, yhteen liitettynä ja koossa pysyen jokaisen jänteensä avulla, kasvaa rakentuakseen 
rakkaudessa. vrt. Kol. 2:19 
148 Kroeger (1991) huomauttaa että, klassisen kreikan kreikka-englanti-sanakirjoissa, joista 
ensimmäinen ilmestyi vasta 1819, pää-sanan ’lähde/alkuperä’ merkitystä ei usein mainittu. 
Kuitenkin varhaisemmissa kreikka-latina-sanakirjoissa κεφαλή-sanalle annettiin hänen mukaansa 
myös tämä merkitys.  



 64 

roomalaisia kaupunkeja). Rooman lain mukaan vain yhtä laajan perhekunnan 

jäsentä pidettiin vastuullisena Rooman viranomaisille koko yksiköstä, joka 

koostui miehistä, naisista, lapsista ja orjista. Tämä rooli oli määrätty suvun 

vanhimmalle elossa olevalle miespuoliselle jäsenelle (pater familias). Hänestä 

suvun ajateltiin olevan lähtöisin. Samalla hän oli auktoriteetti ja ensimmäinen, 

ensisijainen. Hänellä oli kirjaimellisesti valta päättää esimerkiksi vastasyntyneen 

elämästä ja kuolemasta. Näyttää kuitenkin, että kreikankielellä pater familiaksesta 

ei käytetty κεφαλή-sanaa, koska siitä ei ole mainintoja sanakirjoissa.  

 Jakeen 1. Kor. 11:3 lisäksi ilmaisua miehestä naisen päänä käytetään 

ainoastaan jakeessa Ef. 5:23, jossa yhteydessä siihen liittyy myös ilmaisu naisen 

alamaisuudesta (ὑποτάσσω) miehelle. Alamaisuus ilman κεφαλή-sanaa mainitaan 

lisäksi seuraavissa kohdissa: 1. Kor. 14:34, Kol. 3:18, Ef. 5:21–22, 1. Piet. 3:1, 

Tit. 2:5. Mielenkiintoista on, että naisen alamaisuudesta suhteessa mieheen 

käytetään Uudessa testamentissa verbiä ὑποτάσσω, joka on mediumissa, antaen 

vaikutelman naisen omasta päätöksestä. On silmiinpistävää, että verbiä käytetään 

UT:n kirjeissä, jotka ovat eri aikaan ja eri kirjoittajien kirjoittamia. 

Kreikkalaisessa kirjallisuudessa verbiä ὑποτάσσω käytetään Lepän mukaan 

harvoin miehen ja naisen välistä suhdetta kuvattaessa. Hellenisti-juutalaiset tekstit 

käyttävät yleisesti muita termejä. Esimerkiksi Josephus ja Filon käyttävät verbiä 

ὑπακούω (totella) ja δουλεύω (palvella) kuvatessaan vaimon alempiarvoisuutta 

mieheen nähden.149 Paavalin kiistanalaisissa kirjeissä käytetään naisen 

alamaisuudesta miehelle aina verbiä ὑποτάσσω, joka on sama verbi kuin 

Efesolaiskirjeessä puhuttaessa kristittyjen molemminpuolisesta alamaisuudesta 

toinen toisilleen: 

 ῾Υποτασσόμενοι ἀλλήλοις ἐν φόβῳ Χριστοῦ,  

  αἱ γυναῖκες τοῖς ἰδίοις ἀνδράσιν ὡς τῷ Κυρίῳ,  

  ὅτι ὁ ἀνήρ ἐστι κεφαλὴ τῆς γυναικὸς,  

    ὡς καὶ ὁ Χριστὸς κεφαλὴ τῆς ἐκκλησίας (Ef. 5: 21-23) 

 
Tässä on huomion arvoista, että jakeessa 5:22 naisen alamaisuus mainitaan vain 

keskinäisen alamaisuuden sisällä, jopa niin että tässä jakeessa ei ole omaa verbiä.  

Sen sijaan orjia (Ef. 6:5, Kol. 3:22) ja lapsia  (Ef. 6:1, Kol. 3:20) kehotetaan 

tottelemaan isäntäänsä tai vanhempiaan (ὑπακούω).  Jos κεφαλή-sanan haluaa 

                                                
149 Leppä 2000, 258. 



 65

rinnastaa perheen patriarkkaan, jonka alaisuudessa nainen oli, voisi olettaa, että 

miehestä olisi puhuttu myös lasten ja orjien päänä. Sellaista kohtaa Uudessa 

testamentissa ei kuitenkaan ole. Kenties sana ja sen käyttö on aidosti  kirjoittajien 

tuoma tähän perheen sisäiseen kontekstiin.  

 Useat tutkijat ovat pyrkineet löytämään kreikkalais-roomalaisesta 

kulttuurista mallia, josta Kolossalaiskirjeen ja Efesolaiskirjeen kirjoittajat olisivat 

ottaneet vaikutteita ns. perheen tauluihin (Haustafeln), jotka määrittelevät 

alamaisuus- tai tottelevaisuussuhteet seuraavasti:    

          Vaimot, (olkaa alamaisia) miehillenne  

          Lapset, (totelkaa) isäänne  

          Orjat, (totelkaa) isäntiänne.  

 

On esitetty, että malli olisi peräisin stoalaisilta, juutalais-hellenisteiltä150 tai 

Aristoteleelta asti.151  Kreikkalais-roomalaisessa kulttuurissa oli itsestään selvää, 

että vaimot ja lapset olivat patriarkan alaisia ja tottelemisvelvollisia. On 

osoittautunut vaikeaksi löytää tekstejä, joissa nämä kolme paria olisivat olemassa 

samanaikaisesti ja samalla tavalla suhteessa toisiinsa kuin tässä perhekoodissa. 

Miehille on ohjeita orjien ja naisten hallitsemisesta, mutta erikoisempaa on Uuden 

testamentin malli, jossa nimenomaan vähempiarvoista kehotetaan alamaisuuteen 

miehille tai isännille. Ylipäätään usein ajateltiin, että nainen ei olisi edes kykenevä 

täyttämään velvollisuuksia. Vaikeaa on myös löytää sellaista vastavuoroisen 

kehotuksen mallia, joka on tyypillistä Uuden testamentin kirjeissä. Balch esittää, 

että Paavalin perhekoodin perusrakenne olisi peräisin jo Aristoteleelta, jonka 

kirjoitukset olivat uudelleen saatavilla ja vaikuttivat vuosituhannen vaihteen eri 

suuntien filosofien pohdintoihin. Aristoteles muistuttaa eniten Paavalia sikäli, että 

hän pohti paljon nimenomaan sitä, miten naisia, orjia ja lapsia tulisi hallita. Toisin 

kuin monille myöhemmille filosofeille, Aristoteleelle perhekunnan hallitseminen 

oli malli ja perusta myös valtion järjestäytymiselle ja hallinnalle. Ne liittyivät 

hänellä oleellisesti yhteen. Seuraava siteeraus Aristoteleelta on kuvaava hänen 

ajattelustaan: 152   

 

                                                
150 Crouch 1972.  
151 Balch 1981. 
152 Perseus Digital Library, Aristotle, Politics [1.1259a lines 37–41]. 
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus%3Atext%3A1999.01.0058%3Abook%3D1
%3Asection%3D1259a 



 66 

ἐπεὶ δὲ τρία μέρη τῆς οἰκονομικῆς ἦν, ἓν μὲν δεσποτική, περὶ ἧς  
εἴρηται πρότερον, ἓν δὲ πατρική, τρίτον δὲ γαμική （καὶ γὰρ γυναικὸς  
ἄρχει καὶ τέκνων, ὡς ἐλευθέρων [40] μὲν ἀμφοῖν, οὐ τὸν αὐτὸν δὲ 
τρόπον τῆς ἀρχῆς, ἀλλὰ γυναικὸς μὲν πολιτικῶς τέκνων δὲ βασιλικῶς: 
 
And since, as we saw, the science of household management has three divisions, one 
the relation of master to slave, of which we have spoken before, one the paternal 
relation, and the third the conjugal—for it is a part of the household science to rule 
over wife and children （over both as over freemen, yet not with the same mode of 
government, but over the wife to exercise republican government and over the 
children monarchical); 
 

Vaikuttaa uskottavalta, että jossain muodossa vaimojen ja miesten, lasten ja isien, 

ja orjien ja isäntien suhteista oli yleisiä ajatuksia. Kuitenkin ajatus, että Paavalin 

aikaan olisi ollut jokaisen tiedossa oleva aristoteelinen perhekoodi, jossa juuri 

tuon yllä esitetyn mallin parit olisivat olleet, on ilmeisesti varsin hypoteettinen, 

joskin mahdollinen ajatus.  Joka tapauksessa Paavali (ja Aristoteles) poikkesi 

monista ajan filosofeista, joiden mielestä oli vähäarvoista miettiä perheeseen tai 

vaimoon liittyviä kysymyksiä.  

4.1.4 Miksi metaforan päästä ja alamaisuudesta?  

On arveltu, että Efesolaiskirjeen lausuma miehestä vaimon päänä ja vaimon 

alamaisuus miehelle voi liittyä siihen, että kirjeellä haluttiin vahvistaa vaimon 

yhteyttä, identiteettiä ja sitoutumista omaan mieheensä – isänsä sijaan.153 Pater 

familias -järjestelmän vuoksi nainen saattoi olla hyvin etäisenkin miehen 

alaisuudessa. Lisäksi juuri Paavalin aikoihin oli sekaannusta siitä, kuuluiko nainen 

isänsä vai aviomiehen perhekunnan alaisuuteen. Augustuksen uudistus oli 

saattanut vaimon hänen isänsä alaisuuteen aviomiehen sijaan. Augustus oli 

halunnut lisätä avioliittojen stabiilisuutta ja kansakunnan moraalia, mutta 

käytännössä uudistuksen vaikutukset olivat päinvastaiset. Claudiuksen (ja 

Paavalin!) aikaan yritettiin ensimmäisiä kertoja lopettaa käytäntö, jossa vaimon 

huoltajuus oli automaattisesti hänen isänsä perheellä. Tässä kontekstissa voisi 

ajatella, että ns. perheen taulut palvelivat tarkoitusta liittää vaimo mieluummin 

omaan mieheensä kuin isänsä sukuun.154 

 Sekä Uuden testamentin kirjeissä, että lähinnä vastaavissa juutalaisissa 

kirjoituksissa perheen taulujen jokaiseen riviin liittyi sitä selittävä kommentaari. 

Tästä syystä on oletettu, että tämä rakenne poimittiin Efesolaiskirjeeseen ajan 

                                                
153 Kroeger 1987, 1993. Samalla tavalla miehen pää oli Kristus (pater familiaksen sijaan) 
154 Kroeger 1987, 1993. 



 67

filosofisesta ajattelusta, mutta niin, että sille annettiin uusi kristillinen merkitys.155  

Kristillinen rakkaus merkitsi rakkautta, joka oli valmis palvelemaan itseään 

uhraavasti toista, alistumaan toiselle, nainen miehelle niin kuin jo Aristoteleen 

perhekoodi ja roomalainen laki vaati, mutta myös mies naiselle (Ef. 5:21–22). 

Tämä oli epäilemättä uusi ja radikaali ajatus esitettäväksi vakavasti otettavana 

vaihtoehtona arjen elämään.156  

 Ei ole syytä olettaa, että varhaisemmassa Korinttilaiskirjeessäkään Paavali 

olisi lähtenyt ajamaan muunlaista yhteiskunnallista vallankumousta senkään takia, 

että hän vielä tuolloin uskoi Kristuksen pikaiseen paluuseen. Hän halusi kuitenkin 

saada perhekuntien jäsenet arvostamaan toisiaan toistensa häpäisemisen sijaan, 

jotta seurakunta voisi kasvaa ja rakentua rakkaudessa. Luomiskertomuksen 

kuvaus miehen ja naisen yhteydestä ja vastavuoroisesta riippuvuudesta toimi 

teologisena perustana: Luomiskertomuksessa miestä kehotetaan jättämään 

perheensä liittyäkseen vaimoonsa (1. Moos. 2:24, 1. Kor. 6:16).  Luomisessa 

naisen elämän lähde – pää – oli mies, samalla tavalla kuin miehen elämän lähde 

oli Kristus (pater familiaksen sijaan). 

 κεφαλή-sana saattaisi liittyä tähän. Paavali kääntää patria potestasin 

auktoriteetin jopa elämään ja kuolemaan päälaelleen: Hierarkiassa korkein onkin 

elämän antaja ja vielä niin että hän antaa omasta elämästään toiselle.   Jae 1. Kor. 

11:3 toimii myös muistutuksena siitä, että häpeällinen käyttäytyminen häpäisee 

naisen lisäksi miehen, koko perhekunnan ja seurakunnan. Olivathan nämä yhteisöt 

elämän lähteitä fyysisessä ja hengellisessä mielessä. Tässä jaksossa κεφαλή-sanan 

merkitys ’lähde’ tai ’alkuperä’ näkyy myös siinä, että Paavali viittaa jakeissa 

11:8–9 luomiskertomukseen ja siihen, että nainen on lähtöisin miehestä.157, 158   

 Myöhemmin kristologisten debattien keskellä juuri jae 1. Kor. 11:3 oli 

huomion kohteena, sillä se oli harhaoppisiksi julistettujen ryhmien, kuten 

areiolaisten suosiossa.  Useat varhaiskirkon vaikuttajat tulkitsivatkin areiolaisista 

poiketen jakeessa viitattavan elämän lähteeseen luomisessa. Areiokselle, jolle 

Jumalan ehdoton ykseys oli luovuttamatonta, kirjoitti: ’Isä on olemukseltaan 

Pojalle vieras, koska hän on aluton. Tiedä siis, että ykseys on, ja ettei kakseutta 

                                                
155 Birkey 2005, 149; Instone-Brewer 2004.  
156 Badiou (2011, 149) esittää, että Paavali omaksuu tekniikan, jota hän kutsuu toispuoliseksi 
symmetriaksi: Paavali yrittää saada tasa-arvon mukaan tekemällä epätasa-arvoisesta säännöstä 
vastavuoroisen.  Vrt. 1. Kor. 7:4. 
157 Fee 2005, 151.  
158 Fung (1993, 76–82) esittää, että Kristuksen ruumis -metaforan tarkoitus oli korostaa kristittyjen 
keskinäisen yhteyden merkitystä, ja toisaalta metafora Kristuksesta tämän ruumiin päänä kuvaa 
Kristuksen yhteyttä seurakuntaansa ja sen jokaiseen jäseneen elämän antajana.  



 68 

ollut ennen kuin se tuli olevaksi’.  Hän kirjoitti yllä olevan lauseensa 

Eudorokselle, jonka teologia on subordinationismin esihistoriaa. Tähän 

ajattelutapaan ei sopinut Poika, joka olisi ollut olemuksellisesti yhtä Isän kanssa, 

vaan Poika ymmärrettiin Isän luomaksi, kuten muutkin alemmat oliot.159 

Esimerkiksi kirkkoisä Athanasios näki hierarkian Jumalan ja Kristuksen välillä 

uhkaavan kristinuskon ydintä ja kysyi, eikö Kristuksen täydy olla Jumalan kanssa 

samaa olemusta, jotta hän voisi toimia ihmiskunnan ja Jumalan välittäjänä ja 

pelastajana.160   

4.2 Pään peittämisestä 

4.2.1 Oliko naiselle häpeällistä hunnuttamattomuus vai avoimet 
hiukset?  

Paavali käyttää κεφαλή-struktuuria osana teologista perustelua ohjeille, joita hän 

antaa pään peittämisestä. Todennäköisesti korinttilaiset, kenties Khloen väki 

(1:11), olivat tuoneet muiden asioiden ohella myös tämän hiuksiin tai 

pukeutumiseen liittyvän asian Paavalin tietoon.  Jakeista 11:4–11:7 ja 11:13–16 

voimme päätellä jotain siitä, mikä on ongelma, johon Paavali tarttuu ja mikä 

hänen käytännöllinen ohjeistuksensa on.  Näiden jakeiden välinen osio, jakeet 

11:7b–11:12 (ja 11:3), muodostavat Paavalin teologisen perustelun, jota hän 

käyttää saadakseen korinttilaiset näkemään asian kuten hän. Näissä jakeissa ei 

mainita pään peittämistä tai peittämättömyyttä, vaan mieluumminkin tarkastellaan 

miehen, naisen ja Jumalan (ja enkelien) keskinäistä suhdetta.  

 Ennen varsinaiseen tekstiin siirtymistä ja sen ymmärtämisen helpottamiseksi 

on selvitettävä, miten korinttilaiset todennäköisesti peittivät päänsä ja minkälainen 

käyttäytyminen olisi ollut tuolloin ollut häpeällistä.  Tarkoittaako Paavali pään 

peittämisellä jonkinlaisen hunnun tai vaatekappaleen käyttämistä vai avonaisten 

hiusten sitomista kiinni pään päälle? Yleensä tutkijat ovat valinneet toisen näistä 

selityksistä lähtökohdakseen.161 Silloin ongelmaksi jää, miten sovittaa huntuteoria 

yhteen sen kanssa, että jakeessa 15 todetaan pitkien hiusten toimivan (pään) 

peitteenä, tai miten sovittaa avointen hiusten teoria yhteen pään peittämisestä 

merkitsevien ilmausten kanssa.  

                                                
159 Annala 1993, 108-112. 
160 Annala 1993, 115. 
161 Mm. Winter 2003, Thiselton 2000, Keener 2005, Peters 2009, Gill 1990 ja Fee 2005 valitsevat 
huntuteorian, kun taas mm. Dunn 1998, 590; Schüssler Fiorenza 1978, Malina & Pilch 2006, 
Thompson 1988, Gundry-Volf 1997 ja Padgett 1984 tulkitsevat Paavalin puhuvan avoimista 
hiuksista. 



 69

 Varsin yksimielisiä ollaan siitä, että kyseessä on jokin kulttuurinen tapa, 

joka tuottaa häpeää naiselle (ja toisten mukaan myös miehelle) itselleen ja muille, 

varsinkin aviomiehelle. Tuon ajan kreikkalais-roomalaisessa kulttuurissa häpeän 

tuottaminen ei ollut vähäpätöinen asia.162 Siksi häpeän välttäminen toimi vahvana 

argumenttina.163  

 Pään peitteen tulkitseminen hunnuksi tai joksikin vaatekappaleeksi perustuu 

käsitykseen, että Palestiinassa, Kreikassa ja Roomassa aviovaimot peittivät päänsä 

liikkuessaan julkisilla paikoilla.164 Usein ajatellaan myös, että heidän oli 

välttämätöntä ja pakollista tehdä niin. Payne (2009) haastaa tämän käsityksen 

varsin vakuuttavasti käyden läpi pääasialliset argumentit, joita on käytetty. 

Judaistiikan professori Tal Ilan on puolestaan kyseenalaistanut käsityksiä 

juutalaisten naisten ja miesten pään peittämisestä. Käyn jatkossa läpi 

keskustelusta siltä osin kun se vaikuttaa käsillä olevan tekstin tulkintaan.  

 Arkeologinen todistusaineisto koostuu muun muassa patsaista ja 

maalauksista lähinnä Rooman ympäristöstä. Niissä hunnutetut naiset esiintyvät 

kuitenkin useimmiten tilanteissa, jotka liittyvät häärituaaleihin, suremiseen tai 

kultilliseen uhraamiseen.165 Häissä tai hautajaisissa juuri pukeutuminen liittyi 

erityistilanteeseen ja merkityksiin siinä. Roomalaisessa uskonnollisessa kultissa 

sekä naiset että miehet peittivät päänsä tiettyjä rituaaleja suorittaessaan, ilman 

sukupuolieroja.166  Siksi tästä todistusaineistosta ei voi tehdä johtopäätöstä, että 

hunnuttautuminen olisi ollut yleisenä tapana tai ainakaan vaatimuksena. 

Roomalaisen yläluokan naiset taas mielellään kiinnittivät hiuksensa päänsä päälle. 

Heiltä kului myös paljon aikaa tukkalaitteisiin ja vastaaviin koristeluihin.   

 Lisäksi on viitattu keisari Augustuksen säätämiin lakeihin, joilla pyrittiin 

pukeutumista säätelemällä erottamaan säädyllinen roomalainen ylimmän luokan 

nainen aviorikkojista tai prostituoiduista.  Prostituoiduilla tai aviorikkojilla ei ollut 

oikeutta käyttää aviohuntua, pään takaosan päälle vedettävää huivin kaltaista 

vaatekappaletta. Roomalaisen matronan, virallisen aviovaimon, säädyllinen 

pukeutuminen oli naisille jopa juridinen suoja, merkki seksuaalisesta 

                                                
162 kts. esim. deSilva 2000. 
163 Esimerkiksi häpeällinen aviorikos saattoi johtaa vaimon kunniamurhaan ennen kuin Augustus 
sääti lex Iulian (17 eKr.), jonka mukaan miehen oli vietävä vaimon aviorikos oikeuteen, jos ei 
halunnut joutua itse rangaistusten alaiseksi.  
164 Esim. Keener (1992, 27) myöntää kuitenkin, että tästä käytännöstä on vähäistä näyttöä 
Kreikassa, mutta valitsee silti huntuteorian, vedoten mahdolliseen ristiriitaan idästä saapuvien 
siirtolaisten kanssa. 
165 Esim. Gill 1990, 252–255.  
166 Oepke 1971, 562.   



 70 

pidättyvyydestä ja kunniasta.  Aviohuntu ei sinällään ollut kuitenkaan ainoa 

merkki, jolla nainen ilmaisi asemansa ja statuksensa yhteiskunnassa. 

Pukeutumiseen kuului muitakin matronan vaatekappaleita (kuten stola), joita laki 

ei kuitenkaan pakottanut käyttämään, mutta kielsi prostituoituja ja aviorikkojia 

käyttämästä niitä. Antiikin kirjailijat (miehet) myös viittasivat huntuun 

vaatimattoman, hyveellisen naisen yhteydessä. Näistä teksteistä on kuitenkin 

vaikea tehdä pitkälle vietyjä johtopäätöksiä siitä, mikä oli käytännössä tapana. 

Ainakaan niistä ei voi päätellä, että muunlaisia pukeutumistapoja ei olisi ollut.167 

Mm. runoilija Ovidius (43 eKr.–17 jKr.) kuvailee roomalaisten lukemattomia 

erilaisia tapoja laittaa hiuksensa.168  

 Sekaannusta aiheuttavat usein myös rabbiinisten säädösten käännökset tai 

sanojen merkitykset. Usein siteerataan sääntöä, jonka mukaan miehen velvollisuus 

oli erota vaimosta, joka meni ulos ”pää peittämättömänä”.169 Payne ja Ilan 

viittaavat samaan kohtaan (m. Ketub 7:6), mutta toteavat kohdan viittaavan 

naiseen, joka kulkee hiukset valtoimenaan (unbound hair). Talin johtopäätös 

rabbiinisista teksteistä laajemmin on, että ensisijainen vaatimus oli, että nainen ei 

kulje hiukset avoimina. Jos mies päästi naisen hiukset vapaaksi, hän joutui 

maksamaan korvauksen. Nimenomaan avoimiin hiuksiin liittyi häpeä, enemmän 

kuin hunnuttamattomaan päähän. Vanhassa testamentissa ei myöskään ilmene, 

että naisen pään peittäminen jollain materiaalilla olisi ollut yleinen tapa tai 

vaatimus. Payne huomauttaa myös, että vaikka tiettyjen juutalaisten kirjoittajien 

teksteissä naiset rajataan tiukasti kodin piiriin (näin myös Ilan), niin Uusi 

testamentti osoittaa selkeästi, että käytäntö ei ollut laajalle levinnyttä edes 

Palestiinassa. Vastaavasti vaikka samat kirjoittajat idealisoivat pään peittämistä, ei 

ole voitu osoittaa, että naisten pään peittäminen olisi ollut laajasti hyväksytty 

sosiaalinen vaatimus tai että puuttuvaa kangasmateriaalia pään päällä olisi pidetty 

yleisesti häpeällisenä.170  

 Kreikasta ei ole todisteita yleisestä pään peittämisestä ainakaan 

varakkaampien naisten parissa Paavalin aikaan. Hunnun yleisyydestä tai siitä, 

miten hiuksia pidettiin tavallisen tai köyhemmän kreikkalaisen ja roomalaisen 

kansanosan parissa, ei myöskään ole juuri tietoa. Sen sijaan hunnuttautumisen on 

                                                
167 Winter 2003, 42, 83–84. 
168 Payne 2009, 157. 
169 Esim. Rouselle 1992, 315; Kroeger 1993, 376.  
170 Ilan 1995, 128–132; Payne 2009, 161–162. 



 71

esitetty olevan yleinen mentäessä Kreikasta itään.171  Palestiinan osalta Ilan 

asettaa tulkinnan hunnuttautumisvaatimuksesta kuitenkin kyseenalaiseksi, kuten 

yllä mainittiin. 

 Sen sijaan käytettävissä oleva aineisto ja tutkijoiden mielipiteet ovat 

yksikäsitteisiä sen suhteen, että avoimia hiuksia pidettiin hyvin häpeällisenä niin 

juutalaisten, kreikkalaisten kuin roomalaistenkin parissa. Kreikkalais-

roomalaisessa kontekstissa leikatut hiukset olivat myös rangaistus 

aviorikoksesta.172 Tacitus (98 jKr.) raportoi myös vastaavasta saksalaisesta 

tavasta, jossa hiusten leikkaaminen kuului rangaistukseen aviorikoksesta. Dio 

Chrysostom (100 jKr.) kertoo laista Kyproksella, jonka mukaan aviorikokseen 

syylliseltä tulee leikata hiukset. Myöhemmässä juutalaisissa rabbiinisessa 

kirjallisuudessa puolestaan käsiteltiin runsaasti Mooseksen lain säädöstä 

aviorikosepäilyn tapauksessa, jossa papin tuli avata epäillyn hiukset.173 Avoimet 

hiukset liittyivät kirjallisten lähteiden mukaan myös Korintissakin suosittuihin 

mysteerikultteihin.174 

 Jakeiden 11:2–16 tulkinnan kannalta merkittävää todistusaineistoa ovat 

Korintista itsestään löydetyt isommat ja pienemmät patsaat ja kolikot, jotka 

ajoittuvat vuosituhannen vaihteesta toisen vuosisadan alkupuolelle.  Thompson175 

on koonnut näistä arkeologisista löydöistä kuvia, joista on nähtävissä miehen tai 

naisen pää. Aineisto koostuu marmoripatsaista, pienemmistä savipatsaista ja 

kolikoista. Naisia esittäviä patsaita on 11 kappaletta.176 Näistä vain yhdellä 

maalaista tai palvelijaa esittävällä naisella on hiukset peittävä päähine päässään. 

Muilla hiukset on sidottu tai palmikoitu pään päälle eri tavoin. Ensimmäisen 

vuosisadan lopulla ja toisella vuosisadalla yleistyivät suuremmat, 

koristeellisemmat kampaukset, joissa on enemmän isompia kiharoita ja 

palmikointeja otsan yläpuolella ja pään päällä. Patsaiden naiset esittävät ilmeisesti 

eri yhteiskuntaluokkia, sillä osa patsaista on tehty halvemmasta materiaalista ja 

osa kalliimmasta. Lisäksi Korintin kaivauksissa on löydetty satoja koristeellisia 

hiuspinnejä, joita naiset käyttivät hiustensa kiinnittämiseen. Kolikoissa esiintyvät 

samanlaisessa hiukset ylös sidotussa kampauksessa ilman muuta pään peitettä 

                                                
171 Keener 1993, 585.  
172 Winter 2003, 82–83 ja Payne 2009, 172. 
173 Payne 2009, 171–172. Vrt. 4. Moos. 5:18. 
174 Payne 2009, 162–163. 
175 Thompson 1988, 106–113.  
176 Patsaista yksi esittää nuorta tyttöä. Tyttö on ainoa, jolla on suoria hiuksia, ja nekin vain 
otsatukkana, kun muut hiukset on palmikoitu pään päälle. 



 72 

keisari Caligulan äiti Agrippina vanhempi (14 eKr.–33 jKr.), keisari Claudiuksen 

vaimo Agrippina nuorempi (15–59 jKr.) ja Livia, Augustuksen vaimo (58 eKr.–29 

jKr.). Yhdessä kolikossa kuvataan todennäköisesti myös Liviaa, mutta tällä kertaa 

niin, että vaate peittää pään takaosan.  Samalla tavalla pään takaosan peittävässä 

vaatetuksessa esiintyy myös keisari Augustus Korintin foorumilla olevassa 

suuressa patsaassa, jossa hän suorittaa uhraamisrituaalia.177 

 On vaikea kuvitella, miksi ihmiset olisivat tehneet itsestään tai 

arvohenkilöistä patsaita tai kolikoita pää peittämättöminä, jos se olisi ollut niin 

häpeällistä kuin minä useat tutkijat sitä pitävät. Tämä olisi erikoista varsinkin, kun 

juuri Augustus hyödynsi kuvia (patsaita ja kolikoita) keisarillisen perheen naisista 

luodakseen esimerkkiä muualle Rooman valtakuntaan siitä, miten säädyllisen 

naisen tuli pukeutua.178 Myös Thiselton ohittaa tämän aineiston merkityksen 

kommentaarissaan, jossa hän käsittelee pään peittämiskysymystä muuten laajalti. 

Sen sijaan mm. Malina & Pilch toteavat, että Välimeren maissa antiikin 

aviovaimojen tuli palmikoida hiuksensa osoittaakseen siviilisäätyään, jotta he 

eivät olisi häpäisseet miestään. He tulkitsevat Paavalin tarkoittavan 

peittämättömyydellä palmikoimattomuutta.179  

 Tutkijoiden tulkinnat ovat hyvin ristiriitaisia, mutta minusta on mahdotonta 

ohittaa paikan päältä löydetyistä patsaista saatavaa kuvaa, varsinkin kun patsaat 

eivät näytä kuvaavan esimerkiksi jumalattaria, vaan valtaosin tavallisia ihmisiä. 

Lukemani perusteella on kenties mahdollista, että pään takaosan päälle vedettävä 

aviohuntu (joka paljasti kampauksen) oli valinnainen käytäntö, jolla osoitettiin 

haluttaessa tai tilaisuuden vaatiessa statusta ja asemaa tai suojauduttiin osaltaan 

kenties ei-toivotuilta lähestymisyrityksiltä. Todennäköisesti Korintin kaltaisessa 

”kansojen sulatusuunissa” eli myös rinnakkain erilaisia tapoja.180  

 Tulkitsen löydöksiä niin, että ensimmäisen vuosisadan Korintissa naisten 

pään peittämättömyys ei ollut lainkaan verrattavissa siihen häpeään, joka olisi 

seurannut hiusten ajamisesta pois, kuten Paavali jakeissa 11:5–6 antaa ymmärtää. 

Todennäköisesti koristeelliset kampaukset olivat joillekin naisille mieluummin 

                                                
177 Gill (1990, 253) kirjoittaa, että Pompeijista on myös maalaus talon atriumin seinällä, jossa 
yleensä kuvat esi-isistä olivat esillä, joissa mies ja vaimo esitetään päät peittämättöminä, naisella 
kädessä kirjoitusalusta ja miehellä papyrusrulla. 
178 Winter (2003; 2001, 129) ihmettelee ristiriitaa varhaisemmassa kirjassaan, mutta toteaa vain 
lyhyesti, että kyseessä täytyy olla ”patsastyyppi”. Tai niitä käytettiin kenties yksityiskodeissa. 
Myöhemmässä kirjassaan hän ei mainitse näitä löytöjä lainkaan. 
179 Malina & Pilch 2006, 107. 
180 On myös selvää, että naisten kampaukset herättivät intohimoja ainakin ajan miehissä: 
keisareissa, runoilijoissa, filosofeissa. Naisten ajatuksia asiasta ei ilmeisesti ole säilynyt. 



 73

muodikkaita päätellen patsaistakin näkyvästä trendistä entistä suurempaan 

koristeellisuuteen, joka tosin ei vielä Korinttilaiskirjeen kirjoittamisen aikaan ollut 

huipussaan (1. Tim 2:9; 1. Piet. 3:3).181  Joka tapauksessa on todennäköistä, että 

Korintin seurakunnassa syntyi ristiriitaisia tuntemuksia hiusmuodin suhteen.  

Selvää on, että pukeutumisella oli iso merkitys tavalla, joka on meille kovin 

vieras, mutta auttaa ymmärtämään naisten pukeutumisohjeita myös toisessa 

roomalaisessa kaupungissa Efesoksessa (1. Tim 2:9). ’Olet se, miltä näytät’ – sopi 

kuvaamaan pukeutumisen merkitystä.182  

4.2.2 Oliko miehen pään peittäminen häpeällistä? 

Useimmiten Paavalin ajatellaan kohdentavan sanomansa nimenomaan naisille, 

mutta on myös tutkijoita, jotka pitävät merkityksellisenä sitä, että Paavali aloittaa 

ohjeistuksensa kohdentamalla sanansa nimenomaan miehille: miesten ei tule 

peittää päätään (11:7) tai miehille on häpeällistä, jos heillä on jotain päästä alas 

tulevaa (11:4), sillä se häpäisi Paavalin mukaan heidän päänsä. Teksti ei sinällään 

paljasta, viittaako Paavali tässä siihen, että päänsä peittävä mies häpäisee oman 

fyysisen päänsä vai metaforisen päänsä, Kristuksen.    

 Olivatko tuon ajan kulttuurissa sitten miehen pitkät hiukset tai pään 

peittäminen häpeällistä? Yleisesti ottaen sekä roomalaisten että kreikkalaisten 

miesten hiukset olivat lyhyet.183 Pitkiin hiuksiin liittyvän häpeän on ajateltu 

viittaavan naismaiseen mieheen ja homoseksuaalisuuteen. Erityisen häpeällistä 

tämä olisi ollut seurakunnan keskellä rukoiltaessa ja profetoitaessa.184 Ajatusta 

tukevat joidenkin ajan kirjoittajien kriittiset kommentit liittyen miesten 

provokatiiviseen tapaan laittaa hiuksensa.185  

 Hypoteesin heikkous on siinä, että oli muitakin miesryhmiä, joilla oli pitkät 

hiukset. Pitkähiuksisina antiikin lähteissä kuvataan ainakin barbaareja tai 

                                                
181 Lähtökohtaoletuksena on usein ollut, että naisten elämä ja liikkumatila oli rajattu kodinpiiriin, 
ja he eivät esimerkiksi osallistuneet miestensä kanssa sosiaalisille aterioille, toisin kuin Roomassa 
oli alkanut tulla tavaksi vuosituhannen vaihteessa. Kuitenkin tiedämme, että Korintin 
seurakunnassa naiset olivat mukana aterioilla. Osiekin ja MacDonaldin (2006, 1–12) mukaan 
tutkijoiden mallit ovatkin olleet liian jäykkiä. Siitä, että naiset ovat miesten kirjoittamissa lähteissä 
sosiaalisissa tilanteissa näkymättömiä, ei pidä päätellä, etteivätkö naiset olisi olleet julkisilla 
paikoilla mukana.  Tätä osoittaa sekin, että todistetusti naiset harjoittivat ammatteja ja toimivat 
liike-elämässä. (vrt. Lydia, purppurakauppias, jolla oli oma perhekunta.)  
182 Winter, SBL Forum article.  
183 Thompson 1988, 99 –111 ja Payne 2009, 202. 
184 Esimerkiksi Murphy-O’Connor 1976, 621 ja Payne 2009, 141–146.   Payne viittaa myös 
myöhäisempiin kirkkoisiin kuten Johannes Krysostomiin ja Ambrosiukseen, jotka ymmärsivät 
Paavalin viittaavan miesten pitkiin hiuksiin.  
185 Kts. Thiselton 2000, 823–825.  



 74 

maalaisia.186 Emme kuitenkaan tiedä oliko heitä kirjeen vastaanottajien joukossa. 

Olisiko Paavali, joka halusi viedä evankeliumia nimenomaan pakanoille, kutsunut 

heidän tapaansa pukeutua häpeälliseksi?  Sanoihan hän, että ”Jokainen mies, joka 

rukoilee tai profetoi pää peitettynä, häpäisee päänsä”. Jos barbaareihin ja 

maalaisiin suhtauduttiinkin provinssien pääkaupungeissa halveksien, tämä tuskin 

koski filosofeja, joiden hiukset olivat myös usein pitkät. Lisäksi pitkien hiusten 

nimittäminen häpeällisiksi olisi ollut sopimaton ajatus esitettäväksi alkuperäisille 

korinttilaisille, jotka olivat ylpeitä siitä, että he olivat ”pitkätukkaisten 

akaialaisten” jälkeläisiä.187 

 Myös nasiirilupauksen tehneet miehet antoivat hiustensa kasvaa vapaasti. 

Paavalilla itsellään kerrotaan olleen pitkät hiukset uhrilupauksen tähden silloin 

kun hän oli aiemmin käynyt Korintissa (Apt.t. 18:18). Uskonnolliselle 

nasiirilupauksen tehneelle juutalaiselle pitkät hiukset olivat mieluumminkin 

kunnia kuin häpeä (4. Moos. 6:1–21). Näistä syistä Bushnell kääntää jakeen 14 

yksinkertaisena faktan toteamisena ilman kysymysmerkkiä: ”Ei edes188 luonto 

opeta teille, että pitkät hiukset ovat miehelle häpeäksi.” Nykykäännösten yleinen 

kysymysmuoto (”Eikö luontokin opeta..?”) saattaisi lisäksi Paavalin 

käyttäytymisen ristiriitaan hänen oman opetuksensa kanssa.  

 Toinen vaihtoehto on, että Paavali tarkoitti häpeällisellä pään peittämisellä 

toogaa, jonka miehet vetivät päänsä päälle mm. uhratessaan roomalaisessa 

valtionkultissa.189 Näitä tehtäviä eivät hoitaneet erilliset papit, vaan se kuului 

yhteisössä korkeassa asemassa olevien toimenkuvaan. Sellaisia henkilöitä saattoi 

olla useita Korintin seurakunnassa, kuuluihan siihen monia vaikutusvaltaisia, 

korkeassa asemassa olevia tai varakkaita miehiä ja naisia. Joukossa oli synagogan 

esimiehiä (Crispus ja Stefanas), liikemiehiä tai muuten matkustelevia ja ainakin 

kohtuullisen varakkaita ihmisiä (Aquila, Priscilla, Foibe, Gaius, Sostenes) ja 

korkeita virkamiehiä (Erastos).190 Esimerkiksi Erastos nousi ilmeisesti 

                                                
186 Payne 2009, 202. 
187 Bushnell 1921, 105. 
188 Bushnellin mukaan οὐδὲ-sana esiintyy merkityksessä ’ei edes’ jakeissa: 1. Kor. 5:1; 1. Kor. 
14:21; Gal. 2:3; 6:13; Heb. 8:4; 9:18. Hän kääntää jakeen 14 “Nor doth nature teach you..” Payne 
puolestaan löytää Paavalin kirjeistä kymmenen jaetta, joissa sanaa käytetään merkityksessä ’ei 
edes’ (not even): Room. 3:10; 1. Kor. 4:3; 5:1; 11:14; 14:21; 15:13,16; Gal. 2:3; 5; 6:13. Hänen 
mukaansa Paavali käyttää tätä konjunktiota tyypillisesti liittääkseen toisiinsa ilmaisuja, jotka 
vahvistavat tai tarkentavat yhtä yksittäistä ajatusta. οὐδὲ viittaa yllä mainituissa kohdissa aina 
edeltävään asiaan.  Liittäminen voi ilmetä eri tavoin. Konjunktiota voidaan käyttää esimerkiksi 
liittämään toisiinsa käsitteellisesti erilaisia ilmaisuja yhden ajatuksen välittämiseksi. (Payne 2009, 
200; 338–339.) 
189 Gill 1990, 246–251. 
190 Theissen 2004. 



 75

myöhemmin kaupungin varainhoitajasta vieläkin korkeampaan virkaan. Näin hän 

kristityksi käännyttyään eteni yhä sosiaalisessa asemassa. (Room. 16:23).191  

 Näissä tapauksissa pään peittäminen liittyi korkeaan asemaan yhteisössä. 

Paavalin päänpeittämiskiellossa onkin nähty jopa kätketty Rooman valtakunnan 

vastainen, anti-imperialistinen viesti, sillä pään peittäminen kuului nimenomaan 

roomalaisen kultin harjoittamiseen. Rooman keisarit näkyivät eri tavoin Korintin 

julkisessa tilassa pää peitettyinä.192 Paavali halusi tämän tulkinnan mukaan kieltää 

miehiltä mahdollisuuden jumalanpalveluksessa korostaa statustaan ja asemaansa 

peittämällä päänsä profetoidessaan tavalla, johon he olivat tottuneet aiemmassa 

elämässään. Itsensä korottaminen jumalanpalveluksessa häpäisi Kristuksen.  

 Jakeen 11:4 sanamuoto κατὰ κεφαλῆς ἔχων sopiikin hyvin kuvaamaan 

roomalaisten käyttämää toogaa, joka roikkui pään päältä alaspäin. Toisaalta se 

sopii myös Bushnellin (1921) esittämään ajatukseen, että Paavali viittaisi 

juutalaisiin miehiin, jotka peittävät yhä päänsä rukoushuivilla. Miehet käyttävät 

sitä nimenomaan rukouksen yhteydessä, mikä sopisi tekstijaksomme kontekstiin. 

Tosin todistusaineisto juutalaisten tavoista on myöhemmältä ajalta, eikä ole 

varmaa tietoa siitä, oliko tapa käytössä Paavalin aikaan. 

5 Käännös ja argumentin rakenne 
Tekstijakson käännöksen ja myöhemmin esitettävän tulkinnan lähtökohtana on, 

että Paavali käytti tarkoituksellisesti κεφαλή-sanaa samanaikaisesti sekä 

metaforisessa että konkreettisessa merkityksessä. Tulkinnan kannalta kriittisempi 

on oletus, että Paavali tarkoitti pään peittämättömyydellä jakeissa 11:5–6 

nimenomaan valtoimenaan olevia hiuksia ja niiden häpeällisyyttä. Pidän tätä 

todennäköisimpänä vaihtoehtona ottaen huomioon luvun 4.2 taustaselvitykset. 

 Jotta Paavalin metaforinen kieli ja sanojen erilaiset merkitykset eivät katoa 

käännöksessä, κεφαλή-sanan käännöksenä säilytetään kaikkialla ’pää’. Samasta 

syystä kreikan peittää-verbin ja peittämätön-adjektiivin eri muodot193 naisista ja 

miehistä käännetään aina myös suomeksi peittää-verbillä ja peittämätön-

adjektiivilla siitä riippumatta, mikä niiden merkityssisältö oli kuulijoille 

asiayhteydessään (11:5–7;13). Näin siksi, että Paavali vaikuttaa tarkoituksella 

käyttäneen samoja ilmaisuja miehistä ja naisista. Tässä yhteydessä on syytä 

                                                
191 Meggitt 2004, 219–225. 
192 Peters 2009. Peters esittää myös, että kehotus naisille peittää päänsä saattoi Korintin 
kontekstissa tuoda kuulijoiden mieleen kuvan siitä, että naisten tulisi pukeutua kuin papittarien. 
193 Naisia koskien: ἀκατακαλύπτῳ (11:5), κατακαλύπτεται (11:6), κατακαλυπτέσθω (11:6), 
ἀκατακάλυπτον (11:13); miehiä koskien: κατακαλύπτεσθαι (11:7). 



 76 

kiinnittää huomiota siihen, että jakeessa 11:4 (toisin kuin jakeessa 11:7a) miehistä 

puhuttaessa, ei käytetä ’peittää’-sanaa, vaan ilmaisu on kielellisesti toinen.  

 Jakeen 11:14 käännös poikkeaa yleensä esitetyistä käännöksistä sikäli, että 

Bushnellia seuraten kysymysmerkki jätetään pois, jolloin merkitys muuttuu 

päinvastaiseksi: ”Ei edes luonto opeta teille, että pitkät hiukset ovat miehelle 

häpeäksi.”194 Tällä tavoin jae vastaa sitä, että pitkät hiukset eivät olleet tuolloin 

olleet ainakaan kaikille miehille häpeäksi. Kuten aiemmin todettiin, lauseessa ei 

ole kysymyssanaa, eikä sanajärjestyksen puolesta ole estettä sen kääntämiselle 

ilman kysymysmuotoa.  

 Käännöksen pohjatekstinä käytän Nestle-Alandin kreikankielistä tekstiä.  

Tekstijaksossa ei ole huomattavia poikkeamia merkittävien käsikirjoitusten 

välillä. Jos huomioidaan kaikki käsikirjoitukset, tulkinnan kannalta keskeisin ero 

on jakeessa 11:10, jossa sanan ’valta’ (ἐξουσίαν) tilalla on joissain latinan ja 

koptinkielisissä käsikirjoituksissa sana ’huntu’ (κάλυμμα). Kreikankielisissä 

käsikirjoituksissa ’huntu’ ei esiinny. ’Huntu’ sanaa sisältävää kirjoitusasua ei 

tyypillisesti pidetä alkuperäisenä.  Ei ole löytynyt yksinkertaista selitystä sille, 

miten ’huntu’ on tullut joihinkin käsikirjoituksiin. Usein viitataan havaintoon, että 

heprean ja aramean kielissä on samoja äänteitä sisältävä sana, joka heprean 

kielellä merkitsee valtaa ja aramean kielellä huntua. On kuitenkin varsin 

epäuskottavaa, että Paavali olisi leikitellyt heprean ja aramean merkityksillä 

kirjoittaessaan kreikankielisille kirjeen vastaanottajille.195 

 Bushnell on esittänyt, että ’huntu’ olisi ilmaantunut alun perin 

Aleksandriassa koptinkielisiin käännöksiin sen tähden, että koptinkielellä sanojen 

’valta’ ja ’huntu’ kirjoitusasut muistuttivat toisiaan. Heikkolaatuisesta 

käsikirjoituksesta kopioitaessa olisi voinut näin syntyä virheellinen kopio. 

Bushnell jäljittää sanan ’huntu’ siirtymisen eteenpäin Aleksandriassa syntyneen ja 

siellä alun perin vaikuttaneen gnostikon Valentinoksen ja hänen kumppaneidensa 

ajatuksiin. Kirkkoisä Irenaeus siteeraa niitä harhaoppeja vastaan suunnatussa 

kirjoituksessaan. Klemens Aleksandrialainen ja Origenes – molemmat 

Aleksandriasta – olisivat sitten siirtäneet Valentinoksen sanamuotoa eteenpäin. 

Kaikkien kolmen äidinkieli oli kopti.196 

   
                                                
194 Bushnellin (1921) käännös. 
195 Esim. Barrett 1971, 254; Hooker 2008, 116; Thiselton 2000, 838. 
196 Bushnell (1921, 117–124). Tertullianus käytti myös ’huntu’ sanan sisältävää tekstiä. Naisten 
hunnuttautuminen oli hänelle tärkeä asia. Tutkimatta Bushnellin ajatusta ja lähteitä tarkemmin, en 
osaa arvioida, kuinka uskottava selitys on 



 77

 Seuraavaksi esitän käännökseni, joka on varsin sanatarkka, eikä vielä ota 

kantaa siihen, mitä Paavali kielikuvillaan ja viittauksillaan luomiskertomukseen 

tarkoitti. Suluissa olevat sanat (11:6,12) suomenkielisessä käännöksessä puuttuvat 

siinä muodossa kreikan kielestä, vaikka merkityksen suomenkielinen ilmaisu 

vaatiikin niiden lisäämisen. Paavalin argumentti jakeissa 11:2–16 jaetaan 

seuraavassa väliotsikoiden avulla konkreettiseen ohjeistukseen (11:4–7a), 

teologiseen perusteluun kirjoitusten avulla (11:3;7b–9), johtopäätökseen (11:10) 

ja Paavalin vastineeseen odotettavissa oleviin vastaväitteisiin (11:11–16).  Muita 

käännökseen liittyviä valintoja tarkastellaan myöhemmin, kun teksti käydään läpi 

jae jakeelta. 

 

A. Johdanto (jatkoa jakeiden 10:32–11:1 vetoomukselle197) 

 
11:2 Ἐπαινῶ δὲ ὑμᾶς ὅτι πάντα μου μέμνησθε καί, καθὼς παρέδωκα ὑμῖν, τὰς 
παραδόσεις κατέχετε.  
 
Minä kiitän teitä siitä, että kaikessa muistatte minua ja noudatatte opetuksiani niin 
kuin olen ne teille antanut.   
 
B. Symbolinen silta teologisesta konkreettiseen  
 
11:3 Θέλω δὲ ὑμᾶς εἰδέναι ὅτι παντὸς ἀνδρὸς ἡ κεφαλὴ ὁ Χριστός ἐστιν, κεφαλὴ 
δὲ γυναικὸς ὁ ἀνήρ, κεφαλὴ δὲ τοῦ Χριστοῦ ὁ θεός. 
 
Mutta tahdon, että tiedätte, että jokaisen miehen pää on Kristus, naisen pää on 
mies ja Kristuksen pää on Jumala.  
 
C. Konkreettinen ohjeistus 
 
11:4 πᾶς ἀνὴρ προσευχόμενος ἢ προφητεύων κατὰ κεφαλῆς ἔχων καταισχύνει τὴν 
κεφαλὴν αὐτοῦ. 
 
Jokainen mies, joka rukoilee tai profetoi niin, että hänellä ”on jotain päästä 
alaspäin tulevaa” (viittaa vaatekappaleeseen), häpäisee päänsä.  
 
11:5 πᾶσα δὲ γυνὴ προσευχομένη ἢ προφητεύουσα ἀκατακαλύπτῳ τῇ κεφαλῇ 
καταισχύνει τὴν κεφαλὴν αὐτῆς·  ἓν γάρ ἐστιν καὶ τὸ αὐτὸ τῇ ἐξυρημένῃ. 
 

                                                
197 10:32–11.1: ἀπρόσκοποι καὶ Ἰουδαίοις γίνεσθε καὶ Ἕλλησιν καὶ τῇ ἐκκλησίᾳ τοῦ θεοῦ, 
καθὼς κἀγὼ πάντα πᾶσιν ἀρέσκω μὴ ζητῶν τὸ ἐμαυτοῦ σύμφορον ἀλλὰ τὸ τῶν πολλῶν, ἵνα 
σωθῶσιν.  μιμηταί μου γίνεσθε καθὼς κἀγὼ Χριστοῦ. 
Älkää tulko loukkaukseksi juutalaisille, kreikkalaisille tai Jumalan seurakunnalle. Samalla tavalla 
minäkin miellytän kaikkia, en etsien omaa etuani vaan monien muiden etua, jotta he pelastuisivat. 
Olkaa minun seuraajiani, niin kuin minäkin seuraan Kristusta. 
 



 78 

Jokainen nainen, joka rukoilee tai profetoi pää peittämättömänä (voi viitata pään 
päälle normaalisti aseteltujen hiusten päästämiseen valtoimiksi tai 
vaatekappaleella verhoamattomuuteen), häpäisee päänsä, sillä se olisi sama kuin 
jos hän on sellainen, jonka hiukset olisi ajettu pois.  
 
11:6 εἰ γὰρ οὐ κατακαλύπτεται γυνή, καὶ κειράσθω·  εἰ δὲ αἰσχρὸν γυναικὶ τὸ 
κείρασθαι ἢ ξυρᾶσθαι, κατακαλυπτέσθω.  
 
Sillä jos nainen ei peitä (päätään), leikkauttakoon hiuksensakin. Mutta jos kerran 
hiusten leikkaaminen tai pois ajaminen on naiselle häpeällistä, niin peittäköön 
(päänsä). 
 
11:7a Ἀνὴρ μὲν γὰρ οὐκ ὀφείλει κατακαλύπτεσθαι τὴν κεφαλὴν  
 
Miehen ei tule peittää päätään, 
 
D. Konkreettisen ohjeen teologinen & symbolinen perustelu 
 
11:7b εἰκὼν καὶ δόξα θεοῦ ὑπάρχων·  ἡ γυνὴ δὲ δόξα ἀνδρός ἐστιν. 
 
sillä hän on Jumalan kuva ja kunnia. Nainen taas on miehen kunnia.  
 
11:8 οὐ γάρ ἐστιν ἀνὴρ ἐκ γυναικὸς ἀλλὰ γυνὴ ἐξ ἀνδρός·  
11:9 καὶ γὰρ οὐκ ἐκτίσθη ἀνὴρ διὰ τὴν γυναῖκα ἀλλὰ γυνὴ διὰ τὸν ἄνδρα. 
 
Sillä mies ei ole alkuisin naisesta, vaan nainen miehestä, eikä miestä luotu naisen 
tähden, vaan nainen miehen tähden. 
 
E. Johtopäätös: teologinen, symbolinen ja konkreettinen yhtyvät 
 
11:10 διὰ τοῦτο ὀφείλει ἡ γυνὴ ἐξουσίαν ἔχειν ἐπὶ τῆς κεφαλῆς διὰ τοὺς ἀγγέλους.  
 
Tämän vuoksi naisella tulee olla valta ja kontrolli päähänsä enkeleiden tähden. 
 
Fd. Vastineita odotettuihin vastaväitteisiin  
 
11:11 πλὴν οὔτε γυνὴ χωρὶς ἀνδρὸς οὔτε ἀνὴρ χωρὶς γυναικὸς ἐν κυρίῳ·  
11:12 ὥσπερ γὰρ ἡ γυνὴ ἐκ τοῦ ἀνδρός, οὕτως καὶ ὁ ἀνὴρ διὰ τῆς γυναικός·  τὰ δὲ 
πάντα ἐκ τοῦ θεοῦ.  
 
Herrassa ei kuitenkaan ole naista ilman miestä eikä miestä ilman naista. Sillä niin 
kuin nainen on alkuisin miehestä, niin myös mies on (syntynyt) naisen kautta, 
mutta kaikki on alkuisin Jumalasta.  
 
11:13 Ἐν ὑμῖν αὐτοῖς κρίνατε·  πρέπον ἐστὶν γυναῖκα ἀκατακάλυπτον τῷ θεῷ 
προσεύχεσθαι; 
 
Päätelkää itse keskuudessanne, onko naisen sopivaa rukoilla Jumalaa (pää) 
peittämättömänä.  
 



 79

11:14-15 οὐδὲ ἡ φύσις αὐτὴ διδάσκει ὑμᾶς ὅτι ἀνὴρ μὲν ἐὰν κομᾷ ἀτιμία αὐτῷ 
ἐστιν.  γυνὴ δὲ ἐὰν κομᾷ δόξα αὐτῇ ἐστιν; ὅτι ἡ κόμη ἀντὶ περιβολαίου δέδοται 
[αὐτῇ]. 
 
Ei edes luonto opeta teille, että pitkät hiukset ovat miehelle häpeäksi. Naiselle taas 
pitkät hiukset ovat kunniaksi, sillä onhan hiukset annettu [hänelle] hunnun sijaan. 
 
11:16 Εἰ δέ τις δοκεῖ φιλόνεικος εἶναι, ἡμεῖς τοιαύτην συνήθειαν οὐκ ἔχομεν οὐδὲ 
αἱ ἐκκλησίαι τοῦ θεοῦ. 
 
Mutta jos joku haluaa väittää vastaan, niin meillä ei ole sellaista tapaa eikä 
Jumalan seurakunnilla. 
 

 Luvussa 6 keskitytään seuraavaksi selvittämään Paavalin konkreettisen 

ohjeen sisältöä. Luvussa 7 tarkastellaan sitten ohjeen teologista perustelua 

kirjoitusten ja luomiskertomuksen avulla ja esitetään tulkinta jaksosta.  

6 Konkreettinen ohje (jakeet 11:4–7a;10; 13–16) 

6.1 Paavalin ongelma ja tilannekuva 

Aiemman tutkimuksen perusteella tekstin sisäiseen ristiriitaan ei vaikuta löytyvän 

ratkaisua, jos oletamme, että korinttilaisten ongelma oli joko hunnusta 

luopuminen tai avoimet hiukset. Esitetyt tulkinnat rakentuvat ajatukselle, että oli 

olemassa vain yksi kulttuurillisesti sovelias tapa tai Paavali määritteli yhden 

soveliaan tavan pukeutua. Kuten kirjallisuuskatsauksesta käy ilmi, tutkijoilla on 

lukemattomia, tavalla tai toisella riittämättömiä selityksiä sille, miten jakson 

ristiriitaisilta kuulostavat jakeet saadaan sovitettua valittuun pukeutumistapaan.  

 Sen sijaan, että tyydyttäisiin tekstijakson sisäisiin ristiriitoihin, tässä työssä 

ehdotetaan ristiriitaisempaa tilannekuvaa Korintin seurakunnan konflikteista kuin 

tutkimuksissa yleensä. Kun huomioidaan Korintin kaupungin ja seurakunnan 

monikulttuurillisuus, niin on todennäköistä, että pukeutumista koskevissa 

jännitteissä ei ollut kyse vain yksinkertaisesta valinnasta yhden tai toisen tavan 

puolesta tai sitä vastaan. Jatkossa esitettävään ratkaisuun on päädytty 

sovittelemalla kulttuurillisia, teologisia ja kielellisiä tulkintavaihtoehtoja ja palasia 

sellaiseen asentoon, että Paavalin teksti tulee ymmärrettäväksi. Jotta 

argumentointia olisi helpompi seurata, tekstin taustalle oletettu tilanne – eli 

oikeastaan tutkimuksen päätulos –  esitetään ensimmäiseksi. Vasta sen jälkeen 

käydään läpi, miten tekstin konkreettinen ohje sanamuotoineen ja teologinen 

perustelu tulevat ymmärrettäviksi tilannekuvan pohjalta.  



 80 

 Mitä Korintin seurakunnassa siis oletetaan tapahtuneen? Seurakunnan 

sisällä – erityisesti myös naisten keskuudessa – oltiin erimielisiä siitä, mikä oli 

sovelias pukeutumistyyli seurakunnan kokouksissa rukoiltaessa ja profetoitaessa. 

Kokoontumisissa oli läsnä ainakin kolmella eri tavalla pukeutuvia naisia. Jotkut 

mysteerikulttitaustaiset naiset päästivät tai halusivat päästää hiuksensa vapaaksi. 

Toiset esittivät vaatimuksia – ehkä osin vastareaktiona edelliseen – että naisten 

tuli hunnuttautua. Kolmas ryhmä naisia peitti päänsä sitomalla hiuksensa 

kampaukseksi pään päälle, mikä oli kulttuurissa yleisesti hyväksytty hiusmuoti.  

 Pään peittäminen aviohunnulla tai koristeellisilla kampauksilla oli 

statussymboli yläluokan naisille. Valtoimeksi päästetyt hiukset puolestaan 

korostivat mysteerikulteista tulleille naisille vapautta ja hurmoksellista yhteyttä 

Jumalaan ja siten heidän erityistä asemaansa seurakuntayhteisössä. Samaan aikaan 

myös miehet korostivat sosiaalista ja hengellistä asemaansa peittämällä päänsä 

vaatteella niin kuin roomalaisessa keisarikultissa – ja ehkä juutalaisissa 

rukoustilanteissakin – oli tapana. Näitä kaikkia pään peittämistapoja tiedämme 

Korintissa olleen. Ehkäpä niitä kaikkia oli käytössä myös seurakunnan sisällä.  

 Ei ole syytä olettaa, että vain miesten välinen statuskilpailu olisi ollut 

ongelma. Luokkasidonnaiset eturistiriidat ja aseman pönkittäminen epäilemättä 

koskivat myös naisia, vaikka kirjallisuudessa tähän ei ole kiinnitetty juurikaan 

huomiota. Tiedämme, että hyväksyttävä pukeutuminen riippui sosiaalisesta 

luokasta ja asemasta yhteisössä. Kun lisäksi Korintin seurakunta koostui alemman 

ja ylemmän luokan ihmisistä, joiden välillä oli keskinäistä riitaa ja hajaannusta, 

vaikuttaa lähes ilmeiseltä, että tämän on täytynyt ilmetä myös kiistoina sopivasta 

pukeutumisesta.  

 Selittyisikö tekstin ristiriitaiselta kuulostava argumentointi, metaforat ja 

ilmaisut sillä, että Paavali puhuttelee samanaikaisesti eri nais- ja miesryhmiä, 

haastaen heitä luopumaan erityisesti pukeutumiseroina ilmenevästä 

statuskilpailusta, toisista piittaamattomuudesta ja toisten häpäisemisestä? Antiikin 

retoriikkaan kuului monitahoisen ristiriitatilanteen yksinkertaistaminen kahden 

ryhmän, vaikkapa heikkojen ja vahvojen, väliseksi kiistaksi, johon sovinnon 

retoriikkaa sovellettiin. Ketään yksittäistä ihmistä tai selvärajaista ihmisryhmää ei 

haluttu osoittaa suoraan sormella. Peitetty/peittämätön ja mies/nainen olivat 

ryhmiä, joiden välille sovintoa tarvittiin. Ehkä merkittävää on, että Paavali ei 

missään sanonut suoraan, mitä hän pään peittämisellä tai peittämättömyydellä 



 81

tarkoitti. On kuin hän epäsuorasti johdattelisi ihmiset itse päättelemään, mikä on 

sopivaa ja mikä ei. Ja niinhän hän kirjoittaakin jakeessa 11: 13: ”Päätelkää itse”. 

 Tässä tilanteessa Paavali ei halua määritellä yhtä ainoaa hyväksyttävää 

pukeutumistyyliä. Hän kuitenkin esittää vahvan näkemyksensä, että naisten 

suosimista mysteerikulteista peräisin ollut tapa profetoida ja rukoilla hiukset 

valtoimenaan ei ollut naisille sopivaa. Miehille taas ei ollut sopivaa peittää 

päätään roomalaisesta tai juutalaisesta jumalanpalveluksesta periytyvällä 

vaatekappaleella.  

 Kuten Martin osoitti (luku 3.3), Paavali haastoi pitkin kirjettä ihmisiä 

luopumaan hierarkkisesta aseman ja kulttuurin mukaisesta suhtautumisesta 

toisiinsa. Tässä tilanteessa on luontevaa, että Paavalin antihierarkkinen sanoma 

näkyi myös pukeutumisen yhteydessä. Ihmisten välinen hierarkia ei toki koskenut 

vain sukupuolten välisiä suhteita, vaan ehkäpä jopa vahvemmin myös sukupuolten 

sisäisiä luokkaan ja asemaan perustuvia suhteita.  

 Taustalla oli toisaalta kenties filonilainen eksegeesi, josta käsin korinttilaiset 

saattoivat pitää itseään ”jo ylösnousseina”. He rukoilivat ja profetoivat 

hurmoksellisin tavoin välittämättä muista. Ajattelutapa tulee 

ymmärrettävämmäksi, kun muistamme, että antiikin maailmankuvassa 

hengellisyys ja kunnia ihmisten keskuudessa kuuluivat yhteen (vertaa luku 3.3).  

Armolahjojen käytön tavoitteena ja motiivina ei Korintissa selvästikään ollut 

muiden paras, vaan mieluummin oma sosiaalinen ja hengellinen status. 

 Naisten ja miesten rinnakkaisuus tekstissä selittyy sillä, että pohjimmainen 

hengellinen ongelma oli molemmilla sama. Molemmat toivat vanhat pakanalliset 

uskonnolliset tavat lähestyä Jumalaa seurakunnan kokoontumiseen muista 

piittaamatta.  Paavali haastoikin sekä miehiä että naisia ajattelemaan asiaa toisin: 

kunnian sijaan he aiheuttivat pukeutumisellaan häpeää. Sama perustelu ei 

kuitenkaan toiminut miehille ja naisille. Kaikki naiset olivat yhtä mieltä siitä, että 

avoimet hiukset olivat jumalanpalveluksen ulkopuolella häpeälliset. Siispä Paavali 

aloittaa perustelunsa siitä, mistä kaikki naisryhmät olivat yhtä mieltä. Miehille 

päänpeittäminen sen sijaan ei ollut kulttuurillisesti häpeällistä. Niinpä Paavali 

vetoaa Jumalan kunniaan ja Jumalan häpäisemiseen.   

 Saadakseen erimieliset henkilahjoja korostavat seurakunnan ryhmittymät 

hyväksymään sovintoratkaisun – ja toisensa – Paavali tarvitsi teologisia 

perusteluja. Tämä oli Paavalin teologinen kommunikaatiohaaste paitsi koko 

kirjeessä myös erityisesti tässä jaksossa. Tarkastellaan aluksi jakeita, joista 



 82 

voimme päätellä Paavalin konkreettiset ohjeet miesten ja naisten pukeutumiseen 

liittyen (11:4–7a, 10 ja 13–16).  Vasta sen jälkeen siirrytään ohjeiden teologisiin 

perusteluihin (11:3 ja7b–12). 

6.2 Paavalin ohje 

Jakeessa 11:4 Paavali kirjoitti ”jokainen mies, joka rukoilee tai profetoi niin, että 

hänellä ’on jotain päästä alaspäin (valuvaa)’ (κατὰ κεφαλῆς ἔχων), häpäisee 

päänsä.” Paavali sanoi, että mies, jonka päästä tulee alas vaatekappale, häpäisee 

paitsi itsensä ja oman fyysisen päänsä, myös metaforisen päänsä eli Kristuksen. 

Kyse on luultavimmin materiaalisesta pään peitteestä, vaikka pitkien hiustenkaan 

mahdollisuutta ei voida sulkea pois. Viittaus pitkiin hiuksiin vaikuttaa 

epätodennäköisemmältä muun muassa siksi, että Paavali viittasi tapaan, joka oli 

häpeällistä jokaiselle rukoilevalle miehelle. Kuten aiemmin todettiin, pitkät 

hiukset eivät olleet häpeäksi kaikille miehille. Paavali myös toteaa myöhemmin 

(11:14), että edes luonto ei opeta pitkien hiusten olevan miehelle häpeälliset.198  

 Mikä sitten miehen pään peittämisessä vaatekappaleella oli häpeällistä? 

Tutkijoiden parissa ihmettelyä herättänyt sanamuoto, κατὰ κεφαλῆς ἔχων, sopii 

hyvin aiemmin käsiteltyihin tapoihin, joilla varsinkin yhteisön korkea-arvoiset 

miehet eri etnisissä ryhmissä olivat tottuneet peittämään päänsä kultillisissa 

tilanteissa: kenties Paavali oli kuullut Khloen raportoimana, että miehet peittivät 

päänsä ikään kuin olisivat harjoittaneet juutalaista tai roomalaista kulttia 

seurakunnan kokouksessa. ”κατὰ κεφαλῆς ἔχων” -ilmaisulla Paavali viittaa 

molempiin etnisiin ryhmiin nimeämättä heitä tai heidän pään peitettään suoraan. 

Käytännössä miehiä haastettiin luopumaan omista yhteisöllisen asemansa 

merkeistä Jumalan edessä. Oman statuksen korostaminen yhteisen rukouksen ja 

profetoimisen yhteydessä oli tilanne, jossa Kristusta seurakuntaruumiin päänä ja 

elämän lähteenä häpäistiin. 

 Jotkut tutkijat jopa ymmärtävät Paavalin tarkoitukseksi koko jaksossa 

lopettaa nimenomaan miesten tapa peittää päänsä jumalanpalveluksissa: ottaahan 

Paavali ensimmäiseksi puheeksi nimenomaan miesten pään peittämisen.199 Joka 

                                                
198 Nykytutkijat kääntävät jakeen 14 kuitenkin säännönmukaisesti toisin. Esimerkiksi KR92 
kääntää jakeen seuraavasti: ”Opettaahan jo luontokin teille, että pitkä tukka on miehelle häpeäksi”. 
Tämä käännös sopii tekstiin, jos Paavalin päänpeittämiskiellon ajattelee kohdistuvan miesten 
pitkiin, homoseksuaalisuuteen viittaaviin, hiuksiin. Jos kyse sen sijaan on juutalaisten tai 
roomalaisten kultillisesta päänpeittämisestä, argumentin kannalta luontevaa on kääntää lause 
esittämälläni tavalla. Pitkät hunnuttamattomat hiukset eivät ole miehellekään häpeäksi, mutta 
naisille ne ovat kunniaksi.  Kummankaan sukupuolen ei ollut tarpeen peittää hiuksia 
kangasmateriaalilla. 
199 Esim. Bushnell 1921, 110–113; Peters 2008. 



 83

tapauksessa ei ole syytä olettaa – kuten kirjallisuudessa on usein tehty – että 

maininta miehistä on vain hypoteettinen kontrasti naisille, joiden käyttäytyminen 

olisi ollut varsinainen ongelma.200 

 Paavalin ohjeistus naisille jakeen 11:5 alussa on samanlainen kuin 

miehillekin, vain kääntäen. Nyt häpeällistä on pään peittämättömyys. Jokainen 

nainen häpäisee (fyysisen ja metaforisen) päänsä, jos rukoillee ja profetoi 

peittämättä päätään. Oman fyysisen pään häpäiseminen merkitsee myös 

metaforisen pään, oman elämän alkulähteen eli miehen, häpäisemistä. Jokainen 

nainen siis häpäisee itsensä lisäksi miehen, jos ei peitä päätään (ἀκατακαλύπτῳ τῇ 

κεφαλῇ), ja mies häpäisee Kristuksen, jos peittää päänsä (κατὰ κεφαλῆς ἔχων) 

rukoillessaan ja profetoidessaan.201  

 Usein jakeissa 11:4–5 huomio kiinnittyy siihen, miten miehiä ja naisia 

puhutellaan eri tavoin. Merkittävää on kuitenkin, miten hän toistaa erikseen 

miehille ja naisille identtisen ilmaisun ”kun hän rukoilee tai profetoi”. Hän 

vaikuttaa korostavan miesten ja naisten yhtäläistä roolia jumalanpalveluksessa. 

Haluaako hän varmistaa, että erilaista ohjeistusta pukeutumisessa ei ymmärretä 

erilaisiksi rooleiksi? Tämä on mahdollista varsinkin, kun myös edellä luvussa 7 

hän toistamalla toistaa samat ilmaisut erikseen miehille ja naisille koskien 

seksuaalisuutta ja avioeroa (1. Kor. 7:2–4; 12–16). Jälkimmäisessä tapauksessa 

saman sanominen erikseen naisille ja miehille alleviivaa varsin selkeästi sitä, että 

asiassa ei ole tilaa kaksinaismoraalille. Sama ohjeistus pätee molemmille 

avioeronkin suhteen.  Käytettiinkö joidenkin naisten häpeällistä pukeutumista 

Korintissa kenties vaatimuksena sulkea naiset julkisen esiintymisen ulkopuolelle? 

 Tulkinnan kannalta keskeinen ratkaistava kysymys on, mihin Paavali viittasi 

naisten pään peittämättömyydellä. Halusiko hän naisten peittävän päänsä 

hunnulla, kampauksella vai jollain muulla? Oletan Paavalin viitanneen pään 

peittämättömyydellä avoimiin hiuksiin. Tarkastellaan syitä tähän johtopäätökseen 

seuraavaksi.  

 Sanana ἀκατακάλυπτος (peittämätön) voi viitata kaikenlaiseen 

peittämättömyyteen. Ehkä kuulijatkaan eivät heti tiedä, mihin peittämiseen 

Paavali viittaa. Se selviää heille jatkossa, kun Paavali täsmentää häpeän laatua: 

”sillä se (pään peittämättömyys) olisi sama kuin jos hän on sellainen, jonka 

hiukset olisi ajettu pois.” Kuten luvussa 4.2.1 kävi ilmi, Paavalin aikaan hiusten 

                                                
200 Näin myös Thiselton 2000, 825. 
201 Tämä on tutkijoiden keskuudessa varsin yleinen tulkinta Paavalin tavasta käyttää pää-sanaa 
metaforisessa merkityksessä viittaamaan mieheen ja Kristukseen. 



 84 

leikkaaminen lyhyeksi oli osa aviorikoksesta tai epäillystä aviorikoksesta 

langetettavaa rangaistusta niin juutalaisessa, kreikkalaisessa kuin 

roomalaisessakin kulttuurissa. Leikatut hiukset tai ajeltu pää olivat siten 

häpeällisiä kirjaimellisesti jokaiselle naiselle tavalla, joka häpäisi erityisesti myös 

naisen miehen. Paavali siis viittaa johonkin näin häpeälliseen puhuessaan pään 

peittämättömyydestä. Hiusten päästäminen valloilleen voisi rinnastua tämän 

kaltaiseen häpeällisyyteen, sillä se ei ollut kenenkään aikuisen naisen tapana 

hurmostilanteiden ulkopuolella. Avoimet hiukset olisivat olleet kuvatulla tavalla 

kaikille häpeälliset.202 Jos Paavali olisi viitannut peittämättömyydellä 

hunnuttautumattomuuteen, vertaus ei olisi toiminut: ilmaisu, että jokainen 

hunnuton nainen häpäisee päänsä, ei olisi pitänyt paikkaansa tuon ajan 

sosiaalisessa ympäristössä.203 Aviohuntu ei esimerkiksi ollut edes sallittu 

vaatekappale kaikille naisille. 

 Onko meillä kuitenkaan mitään syytä olettaa, että Paavalin kuulijat olisivat 

ymmärtäneet kreikan kielen ’peittämättömyydellä’ (ἀκατακάλυπτος) hiusten 

vapaaksi päästämistä yhtään meitä paremmin? Ratkaisevaa tulkinnan kannalta on 

sanan ἀκατακάλυπτος käyttöyhteys. Se ei ollut ensisijainen sana, jolla 

kreikankielessä kuvattiin hunnuttautumista tai hunnuttautumattomuutta.204 

Jakeissa 5–6 selitetäänkin sen merkitystä kahteen otteeseen käyttäen γάρ-

konjunktiota, joka ”tuo ensisijaisesti esille perustelun tai selityksen edellä 

esitetylle asialle”.205  Kenties vasta Paavalin esittämässä yhteydessä (verrattaessa 

peittämättömyyttä pään paljaaksi ajamisesta seuraavaan häpeään) korinttilaiset 

ymmärsivät – niin halutessaan – pään peittämättömyyden nimenomaan 

valtoimiksi päästetyiksi hiuksiksi.  

 Avoimiin hiuksiin viittaa myös sanan ἀκατακάλυπτος käyttö 

Septuagintassa, jonka sanamuotoja Paavali usein käytti siteeratessaan kirjoituksia. 

Siellä sanaa käytetään tässä muodossa adjektiivina vain yhdessä kohtaa: jakeessa 

3. Moos 13:45 sillä viitataan spitaalisen miehen hajallaan pidettäviin hiuksiin (καὶ 

ὁ λεπρός, ἡ κεφαλὴ αὐτοῦ ἀκατακάλυπτος).  

 Kannaltamme mielenkiintoista on, että jakeessa 4. Moos. 5:18 sana on 

verbimuodossa (ἀποκαλύψει) kontekstissa, jossa pappi avaa aviorikoksesta 

                                                
202 Pään peittämättömyys näyttäisi olleen myös tapahtunut tosiasia tai reaalinen mahdollisuus eikä 
vain hypoteettinen tilanne, sillä jakeen 11:6 εἰ-konjunktiolla alkava ehtolauseen (’sillä, jos nainen 
ei peitä päätään’) verbi on indikatiivissa (εἰ γὰρ οὐ κατακαλύπτεται) (Payne 2009, 172). 
203 Payne 2009, 148. 
204 Winter 2003, 94. 
205 Aejmelaeus L. 2008, 230. 



 85

epäillyn naisen hiukset (4. Moos 5:11–31). (καὶ στήσει ὁ ἱερεὺς τὴν γυναῖκα 

ἔναντι κυρίου καὶ ἀποκαλύψει τὴν κεφαλὴν τῆς γυναικὸς). Myöhemmässä 

rabbiinisessa kirjallisuudessa tätä jaksoa käsitellään runsaasti. Paavalin aikalainen 

Filon siteeraa mainittua jaetta (4. Moos. 5:18) juuri jakeen 1. Kor. 11:5 muodossa 

(ἀκατακαλύπτῳ τῇ κεφαλῇ) sen sijaan, että olisi käyttänyt LXX:n sanamuotoa 

ἀποκαλύψει τὴν κεφαλὴν. Tästä voidaan päätellä, että jakeen 1. Kor. 11:5 ilmaisu 

oli ymmärrettävä tapa puhua avoimista hiuksista.206 Molemmissa jakeissa 

taustalla oleva hepreankielinen sana   פּרע  merkitsee juuri pitkiä vapaina olevia 

hiuksia.  Sitä käytetään myös jakeessa 4. Moos. 6:5, jossa mainitaan Herralle 

vihkiytyneelle nasiirille asetetusta vaatimuksesta, jonka mukaan hänen piti antaa 

hiustensa kasvaa vapaasti. Tämä kirjoitusten kohta oli Paavalille epäilemättä 

hyvin tuttu, koska hän itsekin oli tehnyt vastaavan lupauksen (Apt.t. 18:18).  

 Olisiko Paavali hakenut VT:stä argumentteja korinttilaisten pään peittämis-

kiistaan ja tämä sana olisi tullut mieleen?207 Joka tapauksessa naisten avoimiksi 

päästetyt hiukset Korintin seurakunnan kokoontumisissa muistuttivat 

aviorikosepäilystä ja siihen liittyvästä häpeästä jo kirjoitusten perusteella. 

Liittyiväthän avoimiksi päästetyt hiukset Paavalin käyttämässä kreikankielisessä 

tekstissä nimenomaan aviorikosepäilyyn. 

 Kuten edellä olevista esimerkeistä voidaan havaita adjektiivia 

ἀκατακάλυπτος ja vastaavaa verbiä ἀποκαλύπτω käytettiin LXX:ssä sekä naisten 

että miesten avoimista hiuksista. Jaksossa 1. Kor. 11:2–6 ἀκατακάλυπτος-sanaa 

adjektiivina käytetään vain naisista (heidän avoimista hiuksistaan, jakeet 5 ja 13). 

Miesten häpeällinen pään peittäminen taas ilmaistiin aluksi jakeessa 4 jonakin 

joka roikkuu päästä alas (κατὰ κεφαλῆς ἔχων). Tämänkin perusteella voisi 

ajatella, että Paavali viittaa tässä muuhun kuin pitkiin avoimiin hiuksiin miehillä. 

Myöhemmin jakeessa 7a – kun kuulijoille on jo selvää, mistä ilmiöstä Paavali 

kirjoitti – sanotaan, että miehen ei tule peittää päätään, (οὐκ … 

κατακαλύπτεσθαι). Tässä käytetään nyt peittämisestä samaa verbiä kuin 

naisistakin, toisin kuin jakeessa 4. Paavali on jo edellä tehnyt kuulijoille selväksi, 

mitä pukeutumistapoja hän ohjeistuksellaan tarkoitti – sanomatta sitä suoraan – ja 

nyt hän on siirtymässä ohjeensa teologiseen perusteluun, jossa ’pää’ ja 

                                                
206 Payne 2009, 167, 173. 
207 Heprean sanaרע���  on käännetty muissa yhteyksissä mm. ‘päästää valloilleen’ (kurittomuuden 

valtaan, 2. Moos. 32:25), ’villiintyä’ (käydä kurittomaksi, Sananl. 29:18), ‘päästää vapaaksi’ 
(työnteosta, 2. Moos 5:4).  



 86 

’peitetty’/’peittämätön’ toimivat sanojen konkreettisissa ja symbolisissa 

merkityksissä samanaikaisesti ja rinnasteisesti naisten ja miesten tapauksessa: 

miehen tuli olla peittämättä päätään (vaatekappaleella) ja naisen tuli peittää 

päänsä (pitkillä hiuksilla). Paavalin ohjeistus naisille vaikuttaa siis olevan se, että 

heidän on sidottava hiuksensa päänsä päälle niin kuin sekä juutalaisessa, 

kreikkalaisessa että roomalaisessa kulttuurissa oli tapana. Muu olisi ollut 

todellisuudessakin juuri niin häpeällistä jokaiselle naiselle ja naisen päälle, 

miehelle, kuin Paavali antaa aivan kirjaimellisesti ymmärtää.   

 Jakeissa 7b–9 Paavali perustelee luomiskertomuksella sitä, miksi ohje 

naisille on vastakkainen kuin miehille: toinen ei saa peittää päätään ja toisen tulee 

peittää päänsä. Tähän palaamme myöhemmin teologisen perustelun yhteydessä.  

 Perustelusta seuraa (διὰ τοῦτο) konkreettinen johtopäätös naisia koskien 

jakeessa 10: naisella tulee olla valta päähänsä (ὀφείλει ἡ γυνὴ ἐξουσίαν ἔχειν ἐπὶ 

τῆς κεφαλῆς). Tätä on yleensä pidetty ongelmallisimpana jakeena selitettäväksi, 

koska se tuntuu sanovan juuri päinvastaista kuin Paavali oli edellä kirjoittanut 

käskiessään naisia peittämään päänsä. Jotta jakson käännös olisi hiukan 

vähemmän ristiriitaisen kuuloinen, jae 10 on usein käännetty päinvastoin kuin 

mitä se luontevimmin kielellisesti merkitsee. Esimerkiksi KR38 kääntää kohdan 

”tulee pitää päässään vallanalaisuuden merkki”. Uudessa testamentissa ἐξουσία 

viittaa kuitenkin poikkeuksetta valtaan, joka ihmisellä on itsellään. Ilmaisun voi 

tulkita myös niin, että naisella tulee olla kontrolli päähänsä (sitomalla hiuksensa 

päänsä päälle). Useimmat niistä nykytutkijoista, jotka ymmärtävät Paavalin 

tarkoittaneen avoimia hiuksia, tulkitsevatkin merkityksen tämän suuntaisena.  

 Tässä työssä tulkitsen Paavalin sanoneen jakeessa 11:10, että ’naisilla tulee 

olla valta ja kontrolli päähänsä’. Ehkä Paavali halusi sanoa hiukan samaa kuin 

myöhemmin kirjoittaessaan seurakunnan karismaattiseen epäjärjestykseen liittyen, 

että ”profeettojen henget ovat alamaiset profeetoille” (1. Kor. 14:32). Vaikka 

naiset profetoivat ja rukoilivat, kenties enkelien kielillä, se ei edellyttänyt hiusten 

päästämistä valtoimiksi hurmoksellisen jumalayhteyden aktivoimiseksi 

mysteerikulttien tapaan, vaan profeettojen ja rukoilijoiden piti käyttää järjellistä 

omaa valtaa ja kontrollia päähänsä, jotta eivät häpäise itseään tai miehiä. Jakeen 

lopun  enkeleihin palataan myöhemmin luvussa 7. 

 Teologisten perustelujen (11:11–12) jälkeen tekstijakson lopussa 

muistutetaan vielä siitä, mikä oli Paavalin perustelujen tarkoitus. Jakeessa 13 

Paavali kehottaa korinttilaisia päättelemään edellä sanotun perusteella itse, onko 



 87

sopivaa, että nainen rukoilee Jumalaa pää peittämättömänä (hiukset avoimina). 

Paavali olettaa heidän päätyvän oikeaan johtopäätökseen aiemmissa jakeissa 

esitettyjen teologisten perustelujen vuoksi.  

 Viimeinen näkökulma, jolla Paavali pyrkii vakuuttamaan viimeiset 

”vapauden harjoittajat”, ehkä filosofioihin mieltyneet kuulijansa, on vedota siihen, 

mitä itse luontokin opettaa (jakeet 14–15). Luonto ja kulttuuri samaistuivat tuon 

ajan ajattelutavassa, joten Paavali vetoaa tässä itse asiassa samalla sekä kulttuuriin 

että siihen, miten asiat ovat luonnollisesti, ilman ihmisen puuttumista asioiden 

kulkuun.208 Hiukset kasvavat yhtä lailla miehille kuin naisillekin. Näin hän voi 

jatkaa: ”ei edes luonto opeta, että pitkät hiukset ovat miehellekään häpeäksi, mutta 

naiselle ne ovat kunniaksi, sillä onhan pitkät hiukset annettu naiselle hunnun 

sijaan (ἀντὶ περιβολαίου)” (jae 15).  Tämä tekstijakson loppuosa on tekstissä 

vahvin perustelu sille, että Paavali tarkoitti naisten pään peittämisellä pään päälle 

sidottuja hiuksia, ei huntua tai muuta vaatekappaletta, johon περιβόλαιον sanana 

viittaa. Prepositio ἀντί merkitsee ’sijasta’ tai ’asemasta’. Huntuteorian kannattajat 

eivät pysty selittämään tätä ilmaisua mitenkään tyydyttävästi. Miksi Paavali 

päättäisi argumenttinsa kutsumalla suoraan nimenomaan naisen hiuksia pään 

peitteeksi, jos hänen motivaationsa tekstin kirjoittamiselle olisi ollut saada naiset 

nimenomaan peittämään päänsä hunnulla?  

 Epäselväksi ilmaisu jää siinäkin tapauksessa, että ongelmana olivat vain 

hiuksensa profetoidessaan avoimiksi päästävät naiset. Miksi Paavali sanoo, että 

hiukset ovat heille vaatekappaleen tai hunnun sijaan, jos Korintissa ei ollut 

puhetta hunnuista missään muodossa? Ristiriita jää aivan tulkintatavasta 

riippumatta. Eksegeetit ovatkin käytännössä vain valinneet, kumman ristiriidan 

hyväksyvät mieluummin.  

 Tässä työssä esitän, että jakson sanamuodot ja argumentin kulku tulevat 

ymmärrettäviksi, jos oletamme, että Korintin seurakunnassa on noussut 

vastareaktioita joidenkin tavalle profetoida hiukset valtoimenaan. Kenties 

seurakunnassa on vaadittu, että kaikkien naisten olisi hunnuttauduttava, silloin 

kun he profetoivat seurakunnan kokouksessa, tai Paavali ennakoi sellaista 

reaktiota. Jos näin on, jakeet 14–16 saavat täysin luontevan ja loogisen selityksen. 

Paavali reagoi niissä ennakoimaansa kysymykseen: ”kun kerran naisten tulee 

peittää päänsä, niin eikö heidän tulisi peittää päänsä myös hunnulla, eikä vain 

                                                
208 Payne 2009, 202–203. 



 88 

hiuksillaan?”  Siihen Paavali totesi, että pitkät hiukset oli annettu naiselle 

hunnun sijaan.  

 Lopuksi Paavali toteaa (jae 16): ”jos joku haluaa väittää vastaan (φιλόνεικος 

εἶναι), niin meillä ei ole sellaista tapaa (συνήθειαν) eikä Jumalan seurakunnilla”. 

Paavalin tarkoittama tapa viittaisi yllä esitetyn perusteella hunnuttautumiseen. 

Missään Paavalin seurakunnissa – eikä muissakaan –  ollut tapana, että kaikki 

naiset hunnuttautuvat jumalanpalveluksissa (tai että miehet peittävät päänsä 

kultillisilla arvonsa symboleilla). Jakeen 16 sana φιλον́εικος merkitsi filosofien 

kirjoituksissa negatiivissävytteistä riidanhaluisuutta. Se oli kreikkalaisessa 

kirjallisuudessa ja yksimielisyyden (ὁμόνοια) -retoriikassa yksi tavallisimmista 

termeistä, joilla viitattiin puoluekiistoihin. Mitchell arveleekin tällä perusteella, 

että kenties hiustyyli oli merkki ’puolueesta’, johon ihminen kuului.209 Se että 

Paavali kytkee argumenttinsa päätteeksi ongelmallisena pitämänsä pään 

peittämistavan keskeiseen ὁμόνοια-puheen termiin, jolla juuri kuvattiin 

puoluekiistoja, sopii hyvin tässä työssä esitettyyn tulkintaan Korintin seurakunnan 

ongelmasta jaksossa 11:2–16: kyse oli pohjimmiltaan samasta sosiaalisten 

luokkien välisistä jakolinjoista ja riitaisuudesta kuin koko Korinttilaiskirjeessä. 

Sama retoriikka – ja tekstin kirjoittamisen motiivi – ilmenee siten tässä jaksossa 

kuin koko kirjeessäkin. 

 Paavali ei tuo yllä esittämäni lukutavan mukaan mitään kulttuurista 

poikkeavia uusia rajoituksia ja sääntöjä sitomaan kristittyjen elämää. Hän haastaa 

mieluummin seurakunnan eri sosiaalisia ryhmiä huomioimaan toisensa. Yläluokan 

miehiä hän haastaa luopumaan hengellisen statuksensa korottamisesta 

pakanallisilla tavoilla. Näin hän tulee samalla haastaneeksi miehiä luopumaan 

keskinäisen asemansa osoittamisesta.  

 Tulkinta tekstistä perustuu ajatukseen, että erilaiset naisryhmät olisivat 

osoittaneet asemaansa erilaisilla pään peittämistavoilla, ja naisten välinen kiista 

olisi johtanut siihen, että ylemmän statuksen naiset olisivat vaatineet 

hunnuttautumista. Jos hunnuttautuminen ei ollut yleinen tai ainakaan kaikkien 

tapa, miten tällainen vaatimus voidaan ymmärtää? Onko meillä ylipäätään mitään 

syytä olettaa, että naiset olisivat osallistuneet tämänkaltaiseen statuskilpailuun 

keskenään? Toinen merkittävä tässä työssä esitettävän tulkinnan uskottavuuteen 

vaikuttava oletus liittyy mysteerikulttien rooliin Korintin seurakunnassa. Miten 

uskottavaa on näin suuri mysteerikulttien vaikutus kristillisessä seurakunnassa? 

                                                
209 Mitchell 1991, 13–14. 



 89

Mitä ylipäätään tiedämme mysteerikulttien asemasta Paavalin ajan Korintissa? 

Seuraavaksi tarkastellaan näitä kysymyksiä. 

6.3 Tilannekuvan uskottavuudesta 

6.3.1 Mysteerikulttien ja hurmoksellisuuden suosio 

Miksi ylipäätään kukaan olisi halunnut tai voinut tuoda mysteerikulttien 

käytäntöjä kristilliseen jumalanpalvelukseen?  Esimerkiksi Thiselton ja Bushnell 

pitävät epäuskottavana, että kristittyjen naisten mallia olisi voitu hakea 

mysteerikulteista. Heidän mielestään edes väärin ymmärretty vapaus Kristuksessa 

ei voisi johtaa näin häpeälliseen käyttäytymiseen.210 Toisaalta, miten valtoimiksi 

päästetyt hiukset voisivat olla kenellekään tapa osoittaa asemaansa yhteisössä, 

jossa avoimet hiukset liittyivät aviorikosepäilyyn?  

 Ilmiö tulee ymmärrettäväksi, kun muistamme, miten paljon korinttilaiset 

arvostivat yliluonnollisia henkilahjoja. Erityisesti juuri profetoiminen ja kielillä 

puhuminen eivät olleet ilmiöinä ainoastaan kristillisiä. Niitä muistuttavia ilmiöitä 

kuului hellenistiseen uskonnollisuuteen ja esimerkiksi juutalaisessa Jobin 

testamentissa Jobin tyttäret puhuvat enkelten kielillä.211 Mysteerikulteissa naisilla 

oli tapana hakea hurmoksellista yhteyttä jumaliin hiukset vapaina. Avoimet 

hiukset nähtiin jopa välttämättöminä, jotta nainen saattoi tuottaa tehokkaita 

maagisia ääntelyitä.212 Ei ehkä ole kovin kaukaa haettu ajatus, että henkilahjojen 

ilmenemiskanavat sekoittuivat joidenkin naisten mielissä.  Tämä on 

ymmärrettävää varsinkin, jos samaan aikaan juutalaiset miehet rukoilivat ja 

profetoivat rukoushuivi päässään ja roomalainen yläluokka veti vaatteensa päänsä 

päälle, kuten olivat tottuneet tekemään roomalaisen kultin yhteydessä. Myös 

Dionysoksen kultissa hiukan Paavalin jälkeen tiedetään miesten osoittaneen 

antaumustaan jumalalle käyttämällä huntua ja pitkiä hiuksia, kun taas naiset 

vastaavasti ajoivat hiuksensa.213  Eri pukeutumistavat liittyivät siten sekä miesten 

että naisten aiempaan uskonnonharjoittamiseen. 

 Korinttilaiskirjeestä ilmenee, että seurakunnassa profetoitiin ja puhuttiin 

kielillä niin, että useat olivat äänessä samaan aikaan ilman järjestystä ja ilman että 

huomioitiin muita seurakuntalaisia tai ulkopuolisia vierailijoita (14:23,26–33). Ei 

ole kovin vaikea kuvitella joukkoon muutamaa äskettäin mysteerikulteista 

                                                
210 Thiselton 2000, 831; Bushnell 1921, 104. 
211 Aejmelaeus L. 1981, 7–37.  
212 Schüssler Fiorenza 2002, 227. Arkeologiset löydökset esittävät Isiksen naispuolisia kannattajia, 
joilla on pitkät olkapäille valuvat hiukset. 
213 Kroeger 1987, 37. 



 90 

kääntynyttä naista, jotka halusivat kytkeytyä Jumalan voimaan itselleen tutulla 

tavalla ja samalla osoittaa omaa hengellisyyttään muille. Voi olla, että hiuksensa 

avoimiksi olivat päästäneet vain muutamat naiset tai asiasta oli vain keskusteltu. 

 Mitä sitten tiedetään mysteerikulttien asemasta Paavalin aikaisessa 

Korintissa?  Erityisesti Dionysos ja Isis olivat Korintissa tunnettuja 

jumaluuksia ja heidän nimissään kulkevat kultit olivat naisten suosimia. Niiden, 

kuten muidenkin mysteerikulttien, ekstaattisiin hurmoksellisiin rituaaleihin 

kuuluivat naisten avonaiset hiukset.214  Rituaalit vaikuttivat ulkopuolisista 

raivoamiselta tai järkensä menettämiseltä.  Meille säilyneissä kirjoituksissa 

kuvataan äärimmäisiä järkensä menettäneiden naisten ja miesten hurmoksellisia, 

väkivaltaisia ja seksuaalisesti painottuneita menoja. Roomassa mysteerikultteja 

välillä kiellettiin ja välillä suosittiin. Kieltojen taustalla oli usein se, että salaiset 

menot uhkasivat sosiaalisia rakenteita, sillä niissä oli tyypillisesti mukana ihmisiä 

eri yhteiskuntaluokista, miehiä ja naisia, orjia ja yläluokkaa. Rooma halusikin 

kontrolloida paitsi naisia myös eri luokista peräisin olevien miesten ja naisten 

sekoittumista.215 

  Arkeologisten kaivausten perusteella on käynyt selväksi, että Isiksen 

palvonta oli levinnyt Egyptistä Deloksen saaren kautta laajalle juuri ennen 

Paavalin aikaa. Se oli vakiintunut useimmissa keskeisissä kaupungeissa, joissa 

Paavali vieraili, kuten Tessalonikiassa, Filippissä ja Efesoksessa. Korintissa 

Isiksen palvontapaikka oli Kenkrean sataman läheisyydessä.  Isiksen 

arvostuksesta ja asemasta Paavalin aikana kertoo jotain se, että Pompeijin 

maanjäristyksen (62 jKr.) jälkeen Isiksen temppeli kunnostettiin heti amfiteatterin 

jälkeen.216  

 Deloksen saaren kaivauksista on päätelty, että kultti levisi kauppiaiden 

mukana saarelta ja oli lopulta suosittu koko Välimeren alueella. Aluksi Isiksen 

palvojat kokoontuivat kodeissa ja syrjäisemmillä paikoilla, mutta myöhemmin 

julkisemmin. Crossan ja Reed esittävät, että kristinusko levisi hyvin samaan 

tapaan kuin Isiksen kulttikin. Ensimmäisen vuosisadan loppuun mennessä Isiksen 

suosio kansan parissa oli johtanut siihen, että Isis oli omaksuttu osaksi 

keisarikulttia ja sillä oli oma juhlapäivänsä roomalaisessa kalenterissa.217 

 Isiksellä oli jumalattarena kristinuskollekin tyypillisiä piirteitä: hän johdatti 
                                                
214 Bruit Zaidman 1992, 355–360; Schüssler Fiorenza 2002, 227–228; Schrage 1993, 493;            
Gill 1990, 255. 
215 Crossan ja Reed 2005, 250–252. 
216 Crossan ja Reed 2005, 65. 
217 Crossan ja Reed 2005, 49; 65–67. 



 91

palvojansa yhteyteen jumalallisen kanssa. Korintissa hän ilmaisi itsensä kaiken 

luonnossa olevan synnyttäjänä ja jumalten äitinä. Plutarkhos kutsui Isistä 

ensimmäisen vuosisadan lopulla universumin luovaksi prinsiipiksi ja jumalallisen 

armon välittäjäksi.218 Isiksen kultissa myös naiset ja miehet olivat tasa-arvoisia.219 

 Korintissa suosittu oli myös viininjumalan Dionysoksen kultti. Se oli aluksi 

vain naisille tarkoitettu. Dionysoksen seuraajat, mainadit, tunnettiin 

kreikkalaisessa mytologiassa raivoisina, järjettöminä naisina, joiden 

alkoholiavusteiseen hurmiotilaan liittyi pyhää karjuntaa, väkivaltaa ja 

sukupuoliakteja. Plutarkhos mainitsee myös Dionysosta seuraavien naisten huudot 

ja raivon.  Korintista arkeologit ovat löytäneet laatan, joka on omistettu naisten 

pyhille huudoille. Uuden testamentin aikaan, vaikkakin hillitymmin, naiset 

tunsivat jumalan hulluuden ja iloitsivat hänen vapauttavasta maniastaan.  Mm. 

Pausanias kirjoitti (150 jKr.) naisista, jotka tulevat hulluiksi Dionysoksen 

kunniaksi. Kroeger esittää jopa, että Paavalin vaatimus naisten hiljaisuudesta 14. 

luvussa voisi selittyä tällaisesta taustasta tulevien naisten käyttäytymisellä 

ekstaattisessa jumalanpalveluksessa, johon liittyi ”hulluutta”, kielilläpuhumista ja 

profetointia. Näiden kaikkien tiedetään kuuluneen Dionysoksen kulttiin. 220  

 Mysteerikulttien väkivaltaisten menojen kuvausten perusteella jotkut tutkijat 

ovat pitäneet epätodennäköisenä, että sellaisiin menoihin liittyneet avoimet 

hiukset olisivat olleet kristillisessä seurakunnassa ongelmana. Emme kuitenkaan 

tiedä tarkkaan, miten Paavalin aikaan näitä kultteja harjoitettiin. Villeimmät 

kuvaukset ovat varhaisimmilta vuosisadoilta. Lisäksi tietomme naisten 

harjoittamista menoista perustuvat niitä paheksuvien kirjallisesti 

vaikutusvaltaisten miesten kuvauksiin.  

 Ottamatta kantaa mysteerikulttien vaikutuksen suuruuteen tarkemmin, on 

kuitenkin hyvin luontevaa, että jotkut piirteet aiemmasta uskonnonharjoittamisesta 

siirtyivät uuteen uskoon. Kroeger huomauttaa, että Apostolien teot (8:18–24, 

14:11–13, 19:11–17) paljastavat, kuinka nopeasti Jeesuksen nimeä ja voimaa 

yritettiin sisällyttää olemassa oleviin rituaaleihin.  Vastaavasti Ensimmäinen 

Korinttilaiskirje puhuu valtaosin alemman sosiaaliluokan käännynnäisistä, joilla 

oli taipumus lisätä piirteitä aiemmasta uskonnollisesta kokemuksestaan 

kristilliseen jumalanpalvelukseen.221  

                                                
218 Kroeger ja Kroeger 2003, 108–109. 
219 Kroeger 1987, 30. 
220 Kroeger 1987, 29–30;33–34. 
221 Kroeger 1987, 34. 



 92 

 Naisten uskonnollisuus, vaikka toisaalta halveksittua, oli myös arvostettua 

juuri hurmoksellisuudessaan. Esimerkiksi Delfoin oraakkelit olivat naisia. 

Jumalan ajateltiin puhuvan erityisesti hurmoksellisten naisten kautta.222  Sen 

sijaan juutalaisuudessa hurmoksellisuuteen suhtauduttiin pidättyväisemmin kuin 

siinä pakanakontekstissa, jossa kristilliset seurakunnat syntyivät. Aejmelaeus 

toteaa, että melko yleisen juutalaisen näkemyksen mukaan profetia oli kuollut, 

mutta aikojen lopulla Henki jälleen palaisi ja profetoiminen elpyisi. Korintissa 

kuten varhaisissa kristillisissä seurakunnissa yleensä elettiin juuri noissa 

voimakkaissa lopunajantunnelmissa ja kokemuksessa Pyhän Hengen 

vuodatuksesta.223 Hurmoksellisia esikuvia toki löytyi Vanhan testamentin 

kirjoituksistakin. 

 Yleisemmin tarkasteltuna hurmokselliset kokemisen tavat ovat varsin 

yleisuskonnollisia.224 Niihin kuuluu tyypillisesti ilmiöitä, jotka muistuttavat 

profetointia, kielillä puhumista, jumalien ylistämistä ja ylipäätään jollain lailla 

muuntunutta tietoisuuden tilaa. Jo Platonin teksteissä ja kreikkalaisessa ajattelussa 

yleisesti ymmärrettiin, että hurmioituneen ihmisen kautta puhuu itse Jumala. Jopa 

oraakkelien hurmospuhetta oli tulkittava samoin kuin Korintissa kielillä 

puhumista.225 Kanavat ja tavat etsiä yhteyttä jumalalliseen, Kristukseen, Isikseen 

tai Dionysokseen, olivat siten monin tavoin samanlaisia. Tämä selittää sitä, että 

käyttäytymistavat, jotka oli totuttu liittämään hurmoksellisuuteen – tässä 

tapauksessa avoimet hiukset – saattoivat siirtyä ihmisten mielissä myös 

kristilliseen kontekstiin ilman, että tilanne ymmärrettiin pakanalliseksi tai samalla 

tavalla häpeälliseksi kuin mitä se olisi ollut jumalanpalveluksen ulkopuolella. 

 Korinttilaiskirjeessä on useita viitteitä mysteerikultteihin ja niihin liittyviin 

ongelmiin. Esimerkiksi verbi μαίνομαι (14:23) kuvaa raivoamista ja järjiltään 

olemista, jonka voi liittää hurmokselliseen kokemukseen.226 Korinttilaiset 

käyttäytyivät niin, että ulkopuolinen olisi saattanut kuvata tilannetta tällaisin 

                                                
222 Kroeger 1987, 31–32. 
223 Aejmelaeus L. (1981, 29,49) huomauttaa, että ajanlaskun alun juutalaisilta puuttuivat myös ne 
intohimoiset ja teknillisesti loppuun hiotut keinot, jolla ajan muut uskonnot pyrkivät saavuttamaan 
hurmion. 
224 Craffert (2010, 126–146) tarkastelee sitä, miten tiedeyhteisö selittää ns. muuntuneita 
todellisuuden tiloja (ASC, Altered States of Consciousness). Näitä on hyvin erilaisia, unesta 
alkaen. Esimerkiksi Ilmestyskirjan näyt voi hänen mukaansa ymmärtää parhaiten todellisina 
ekstaattisina kokemuksina ja hengen ohjaamina matkoina.  ASC:n tutkijat yleensä näkevät ilmiöt 
mutkikkaina biologis-psykologis-sosiaalisina ilmiöinä. Ne ovat toisaalta kulttuuriin sidottuja 
ilmiöitä ja samalla myös universaaleja.   
225 Aejmelaeus L. 1981, 9–12. 
226 Thiselton 2000, 1126. 



 93

termein – vaikutelma, jota korinttilaiset ilmeisesti eivät olisi halunneet antaa 

ulkopuolisille, koska Paavali valitsee tämän sanan argumentointiinsa.227   

 Kirjeessä on nähty viitteitä myös kultilliseen juopumukseen (11:21), joka oli 

tunnettu ilmiö pakanakulttien palvontamenoissa.  Tapa sopi hyvin Dionysoksen, 

viinin jumalan, kunnioittamiseen. Pakanakultteihin sopi myös ylenpalttinen 

syöminen pyhillä aterioilla. Ehkä niistä peräisin oleva asenne heijastui myös 

Korinttilaiskirjeessä ehtoollisella ahmimiseen tavoilla, jotka häpäisivät köyhimpiä 

(8:10, 10:16–21).228  

 Pakanataustaisiin ongelmiin viittaavat myös Paavalin sanat korinttilaisille: 

”Kukaan Jumalan Hengessä puhuva ei voi kirota Jeesusta” (12:3). Jumalallisen 

hahmon rituaalinen kiroaminen oli nimittäin myös tunnettu tapa pakanakulteissa. 

Jotkut tutkijat tulkitsevat Paavalin sanat niin, että seurakunnassa todella kirottiin 

Jeesusta. Vaihtoehtoisesti Paavalin lauseen voi ymmärtää reaktiona 

hurmosilmiöihin kriittisesti suhtautuvien epäilyille, että kielilläpuhujat kirosivat 

Jeesusta puhuessaan demonien kielillä, joita muut eivät ymmärtäneet. Paavali 

haluaa vakuuttaa epäilijöille, että kielilläpuhuminen ei ollut ongelma toteamalla, 

että Jumalan Hengessä puhuvat eivät voineet kirota Jeesusta ja samalla sanoa, että 

Jeesus on Herra. 229 

 Miksi korinttilaiset yleisesti hyväksyvät ja jopa pöyhkeilevät sellaisesta 

haureudesta, jota Paavalin mukaan ei tavata edes pakanakansojen parissa (1. Kor. 

5)? Taustalla voi olla jälleen kytkös mysteerikultteihin. Esimerkiksi Dionysoksen 

palvontaan liittyivät rituaaliset sukupuolisuhteet. Niissä saatettiin vaatia 

seksuaalisia tekoja, joskus jopa raiskauksia, pelastuksen takaamiseksi ja 

yhtymiseksi jumalien kanssa. Tilanteen varhaisemmat taustat voivat löytyä jo 

ajoilta, jolloin Korintin suojelija oli Afrodite, rakkauden jumalatar, jonka 

temppelin sadoista pyhistä prostituoiduista korinttilaiset olivat olleet ylpeitä.230   

 Paavalin kirjeen perusteella ei ole kuitenkaan mahdollista varmuudella 

sanoa, missä muodossa mysteerikulttien tapoja seurakunnassa harjoitettiin 

käytännössä. Se on kuitenkin selvää, että mysteerikulttien läsnäolo näkyi 

seurakunnan konflikteissa, tavoissa, epäilyissä, asenteissa ja näkemyksinä siitä, 

mikä on sopivaa ja mikä ei.  Tätä taustaa vasten ei vaikuta kaukaa haetulta, että 

                                                
227 Kroeger 1987, 34.  
228 Kroeger 1987, 34–35. Kroegerilla myös viitteet alkuperäisiin antiikin lähteisiin. 
229 Aejmelaeus L. 1981, 61–68.  
230 Katso Kroeger 1987, 35–36. 



 94 

jotkut olisivat todellisuudessakin päästäneet tai aikoneet päästää hiuksensa 

vapaiksi tavoitellessaan seurakunnassa arvostettuja hurmosilmiöitä. 

6.3.2 Naisten välinen riita ja hunnuttautumisvaatimukset 

Tekstin tulkinnassa oletettiin, että Paavali ennakoi ohjeistuksensa nostattavan 

vastaväitteitä. Mysteerikulttitaustaiset eivät suhtautuisi suopeasti vapauksiensa 

rajoittamiseen. Ylhäiset naiset taas yrittäisivät vaatia, että naisten tulisi peittää 

päänsä hunnulla eikä vain hiuksillaan.  

 Vaatimus peittää päänsä hunnulla tuntuu ristiriitaiselta, jos kerran pään 

päälle sidotut hiukset olivat naisten normaali tapa laittaa hiuksensa. Ongelma 

selittyy, jos ristiriitojen syynä ei ollutkaan yksin naisten oikea tai väärä 

pukeutuminen, vaan nimenomaan etnisten ja sosiaalisten naisryhmien erilaiset 

pukeutumistavat ja käsitykset siitä, mikä oli soveliasta jumalanpalveluksessa. Erot 

kärjistyivät erityisesti Korintin kaltaisessa monikulttuurisessa ympäristössä. 

 Keskeistä tilannekuvan arvioinnin kannalta on huomata, että myös naiset 

identifioituivat enemmän perhekuntansa yhteiskunnallisen aseman mukaan kuin 

pelkän naiseuden mukaan. Entisen orjan tai prostituoidun häpeällinen 

käyttäytyminen ja pukeutumien oli erilaista kuin roomalaisen tai kreikkalaisen 

yläluokan aviovaimon, leskinaisen tai kauppiaspariskunnan. Korintin 

seurakunnassa oli orjia (7:21), pakanakulteissa aiemmin mukana olleita (8:7, 

10:14), vaikutusvaltaisia ja vähemmän vaikutusvaltaisia ihmisiä (1:26), juutalaisia 

ja kreikkalaisia.  Tiedämme, että juuri pukeutumisesta ilmeni yhteiskunnallinen 

asema ja etninen ryhmä. Winterin sanoin: ”You were what you wore”.231 

Häpeällisen käyttäytymisen perimmäinen taustavaikuttaja on siten voinut olla 

naisilla sama kuin Korinttilaiskirjeen kuvaamissa muissakin ongelmatilanteissa: 

yhteiskunnalliselta asemaltaan poikkeavien naisten välinen eripura ja keskinäinen 

kilpailu. Tämä vain ilmeni kiistana sukupuolelle sopivasta pukeutumisesta.  

  Kirjeen läpikantavana teemana ja ongelmana, johon Paavali haluaa tarttua, 

on korinttilaisten eriseuraisuus, rikkaiden ja köyhien väliset ristiriidat ja pyrkimys 

ajaa muista välittämättä omaa asemaansa, myös henkilahjoja käyttämällä. 

Päänpeittämisjakson kuvaama ongelma liittyy luontevasti tämän kaltaiseen 

tilanteeseen.  

 Onko meillä kuitenkaan perusteita olettaa, että naisryhmien välillä olisi ollut 

tällainen jyrkkä ero käsityksissä siitä, mikä on soveliasta pukeutumista 

                                                
231 Winter, SBL Forum -artikkeli. “Olit se, keneksi pukeuduit”. 



 95

rukoiltaessa ja profetoitaessa?  Miksi toisille naisille ei riittänyt, että avoimet 

hiukset olisi aseteltu pään päälle, kuten Paavali vaati?   Kyse saattoi olla 

syvällisemmästä vihamielisyydestä, jota osa ylemmän luokan naisista koki 

suhteessa pakanauskonnoista ja mysteerikulteista äskettäin kääntyneisiin sisariinsa 

näiden profetoidessa äänekkäästi yhteisessä jumalanpalveluksessa.  

 Viitteitä tämän kaltaiseen ongelmaan on nähtävissä Paavalin aiemmassa 

konfliktissa Pisidian Antiokian ylhäisten naisten kanssa (Apt.t. 13:42–50).232  

Tilanne liittyi siellä – kuten Korintissakin – juutalaisen ja pakanamaailman 

kohtaamiseen. Jumalaapelkäävät naiset (τὰς σεβομένας γυναῖκας) kääntyivät 

Paavalia vastaan ja ajoivat hänet juutalaisten kiihottamina pois seudulta (13:50). 

Kroeger pohtii, miksi juuri nämä naiset olivat Paavalia vastaan. Aluksi Paavali 

otettiin lämpimästi vastaan synagogassa. Seuraavana sapattina tilanne oli toinen. 

Kun kansanjoukot seurasivat Paavalia synagogaan, seurauksena oli 

vihamielisyyttä, jonka lopputuloksena juuri jumalaapelkäävät, siis itsekin 

pakanataustaiset, naiset halusivat pitää kansanjoukot poissa synagoga-

kokoontumisesta. Näitä naisia kuvataan ylhäisinä (τὰς εὐσχήμονας). Ilmaisu voi 

viitata naisten korkeaan sosiaaliseen asemaan tai siihen, että he olivat 

kunnioitettuja ja hyvin käyttäytyviä.  Kansanjoukko viittaa tavalliseen 

kansaan. Kroeger huomauttaa, että Paavali käytti samaa sanaa (ὄχλος) 

puolustautuessaan Jerusalemissa juutalaisten syytöksiä vastaan. Paavali sanoi, että 

hän ei ollut tuonut mitään pakanajoukkoja, ὄχλος, temppeliin, eikä aiheuttanut 

näin mellakkaa tai pahennusta (Apt.t. 24:12,18).  

 Kroeger toteaa, että usein juuri ne naiset, jotka ovat huolissaan 

soveliaisuussääntöjen noudattamisesta, ovat nopeimpia tuomitsemaan ne oman 

sukupuolensa edustajat, jotka eivät täyttä tiettyjä pukeutumis- ja 

käyttäytymistapoja. Juuri näin saattoi tapahtua Pisidian Antiokiassa. 

 Jumalaapelkäävien naisten merkittävästä asemasta synagogissa emme ole 

vain Uuden testamentin tekstien varassa, sillä Afrodisiaksen kaupungin 

arkeologiset kaivaukset Vähän-Aasian alueelta vahvistavat, että jumalaapelkäävät, 

myös naiset, olivat merkittävissä asemissa rakennusprojektin, luultavasti 

synagogan, tukijoina 200-luvun alussa. Rakennuksen ovensuuhun oli pystytetty 

pylväs, johon oli kaiverrettu 126 projektin organisoimista tai rahoittamista 

tukeneen ihmisen nimet. Näistä nimistä 69 oli juutalaisten nimiä, 3 

käännynnäisten ja 54 jumalaapelkäävien pakanoiden nimiä. Projektien johtajien 

                                                
232 Kroeger 1987, 25–26. 



 96 

nimistä ensimmäinen on nainen, Jael. Häntä on pidetty merkittävänä juutalaisen 

yhteisön johtajana Afrodiasiaksen kaupungissa.233  Laajemminkin naiset olivat 

Vähässä-Aasiassa ja myös Makedoniassa merkittävissä julkisissa ja kultillisissa 

viroissa. Vähän-Aasian naisten oikeuksien ja näkyvän aseman on arveltu 

johtuneen Isiksen kultin kasvusta ja leviämisestä alueelle Egyptistä, jossa naisille 

sallittiin ennennäkemätöntä vapautta.234  

  Kroeger huomauttaa, että Paavali selvästikin oppi Pisidian Antiokian 

tapahtumien jälkeen löytämään tapoja, joilla jumalaapelkäävät ja 

pakanauskonnoista kääntyneet naiset sopivat samaan seurakuntaan. Ehkäpä 

näemme Korintin seurakunnan päänpeittämiskiistassa esimerkin siitä, miten 

Paavali argumentoi sovun aikaansaamiseksi naisryhmien välille.  

 Korintin tilanteessa onkin mielenkiintoisia yhtymäkohtia tilanteeseen 

Pisidian Antiokiassa. Myös Korintissa Paavali sai vastakaikua synagogassa. 

Vaikka Paavali häädettiin sieltä, hän löysi suosiollisen vastaanoton nimenomaan 

jumalaa pelkäävän Titius Justuksen luota ja asettui hänen synagogan vieressä 

sijaitsevaan taloonsa (Apt.t. 18:7). Synagogan esimies Crispus ja hänen koko 

perhekuntansa tulivat uskoon. Tästä voimme päätellä, että Korintin seurakunnan 

jäseninä luultavasti oli jumalaapelkääviä naisia aivan alusta asti.  Seurakunnassa 

oli ylhäisiä, oppineita, filosofisin termein argumentoivia rikkaita. Heitä Paavali 

haastaa kirjeessään uudenlaiseen suhteeseen seurakunnan valtaosan muodostavaan 

vähemmän vaikutusvaltaiseen kansanosaan, josta osa on kääntynyt kristityiksi 

pakanakulteista ja epäilemättä myös naisten suosimista mysteerikulteista.   

 Kenties Korintissa juutalaistaustaiset naiset peittivät päänsä jollain 

vaatekappaleella tai hunnulla profetoidessaan. Jumalaapelkäävät pakanataustaiset 

ylhäiset naiset olivat luultavasti sopeutuneet synagogakokoontumisissa 

juutalaiseen kulttuuriin. Kristillisessä seurakunnassa yhteisöön taas tuli mukaan 

suoraan mysteerikulteista kääntyneitä pakananaisia, jotka päästivät hiuksensa 

valtoimiksi ja toivat mukanaan epäjärjestystä. Ehkä tilanne sai Pisidian Antiokian 

tapaan jumalaapelkäävät naiset ensimmäisenä paheksumaan pakananaisten 

käyttäytymistä. Mahdollisesti juuri he ehdottivat, että myös heidän 

pakanasisartensa oli omaksuttava juutalaiset käytännöt, aivan kuten he itse olivat 

tehneet.   

                                                
233 Crossan & Reed 2005, 23–24. 
234 Witherington 1988 ,13–15. 



 97

 Ehkä jotkut naiset halusivat jopa näin estää ei-toivottujen pakananaisten 

julkisen osallistumisen seurakunnan yhteiseen rukoukseen ja profetoimiseen. 

Tämä on mahdollista, kun ottaa huomioon, miten vahvat mielikuvat liittivät 

avoimet hiukset pakanallisiin menoihin ja pakanalliseen hurmokseen ja 

haureuteen. Olivathan jumalaapelkäävät itsekin pakanataustaisia, ja vain 

omaksuneet juutalaisia tapoja ja juutalaista uskoa. Oliko heidän oma maineensa 

tai asemansa vaarassa?  Kenties Paavali oli saanut tilannekatsauksen tästäkin 

asiasta Kloelta, naiselta, joka oli raportoinut hänelle seurakunnan riidoista. Tähän 

tilanteeseen sopisi hyvin Paavalin kehotus ”tahdon, että kaikki profetoisitte” 

(14:5). Tästä voi päätellä, että aivan kaikki eivät profetoineet235, vaan se oli 

ominaista luultavimmin juuri yläluokalle, niille viisaille, jotka ylpeilivät 

henkilahjoistaan. Mielenkiintoinen yksityiskohta on, että useiden tutkijoiden 

mukaan Paavali viittaa juuri viisaisiin, pneumaatikkoihin, käyttäessään jakeessa 

12:24 ilmaisua τὰ εὐσχήμονα.236 Tällä sanalla kuvattiin Apostolien teoissa myös 

Pisidian Antiokian ylhäisiä naisia. Korintin viisaille Paavali sanoo: ”Tyytykää 

siihen mitä on kirjoitettu. Älkää siis mahtaillen asettuko yhden puolelle toista 

vastaan” (4:6).  

 Esittämäni tekstin tulkinnan kannalta riittää, että seurakunnassa joku vaati 

hunnuttautumista tai Paavali ennakoi tällaista vaatimusta, samalla kun toiset naiset 

päästivät tai aikoivat päästää hiuksiaan valtoimekseen nimenomaan 

profetoimistilanteessa. Paavalin vaatimus puolestaan oli, että ei käyttäydytä 

kulttuurillisesti sopimattomasti eli päästetä hiuksia valtoimiksi vain sen vuoksi, 

että imitoitiin mysteerikulttien tapoja etsiä yhteyttä jumalalliseen.  Naisella tuli 

olla valta ja kontrolli päästään, profetoidessaankin. Silloinkaan ei saanut 

käyttäytyä tavoilla, jotka häpäisivät muita naisia tai miehiä.  

 Miesten päänpeittämiseen tai peittämättömyyteen tuskin liittyi kulttuurillista 

häpeää. Kyse onkin enemmän Kristuksen tai Kristuksen ruumiin häpäisemisestä, 

kun miehet osoittivat statustaan ja sosiaalista asemaansa rukoillessaan ja 

profetoidessaan seurakunnan yhteisessä kokoontumisessa. Sama statuskilpailu oli 

ristiriidan taustalla myös naisten tapauksessa. Yhteistä naisten ja miesten 

tilanteelle oli lisäksi se, että myös miehet poimivat kultillisen rukoukseen liittyvän 

päänpeittämistavan muiden uskontojen palvomistavoista, keisarikultista tai ehkä 

juutalaisuudesta.  

                                                
235 Aejmelaeus L. 1981, 39. 
236 Aejmelaeus L. 1981, 98.  



 98 

 Paavalilla oli valtaisan tuntuinen teologinen haaste. Kuinka pitää Kristus 

keskipisteenä ja samalla haastaa miehiä ja naisia luopumaan keskinäisten 

asemiensa osoittamisesta ja auttaa heitä näkemään toisensa yhden ruumiin 

tasavertaisina jäseninä niin, että jokainen vuorollaan voisi rukoilla ja profetoida 

ilman että omaa hengellistä erityisyyttä ja riippumattomuutta muista tarvitsee 

korostaa pukeutumistavoilla. Kuinka haastaa pakanakäännynnäisiä näkemään 

itsensä arvokkaina ilman omia erityisiä hurmoksellisia vapauden merkkejä? 

Kuinka toisaalta saada vaikutusvaltaiset naiset hyväksymään uskonsisarensa?  

 Sikäli kun mysteerikultit olivat ongelmien taustalla, on kenties merkittävää, 

että niistä jotkut olivat eriytyneet miesten harjoittamiin ja naisten harjoittamiin 

kultteihin. Miesten harjoittamat kultit olivat arvostetumpia ja julkisemmin 

esillä.237 Näin ollen Paavalin haaste oli myös saada miehet ja naiset näkemään 

toisensa saman seurakunnan jäseninä ilman, että on miesten palvontatapoja ja 

naisten palvontatapoja, miesten uskontoa ja naisten uskontoa, naisten 

profetoimista ja miesten profetoimista. Kuten yleensä Paavalilla ratkaisu  

kytkeytyi Kristukseen.  

 Lisäsyy päätelmääni siitä, että Paavali haluaa torjua avoimet hiukset, ei 

hunnuttautumattomuutta, liittyy Paavalin teologiaan. Paavalille kautta linjan 

tärkeää eivät olleet ulkoiset merkit. Hän saattoi taipua erilaisiin tapoihin 

”heikomman veljen” vuoksi, silloin kun kyse oli siitä, että jokin asia herätti liikaa 

pahennusta ja siten esti evankeliumin eteenpäin menoa, tai silloin kun vaarana oli 

”heikomman veljen” palaaminen takaisin epäjumalanpalvelukseen, kuten 

epäjumalille uhratun lihan tapauksessa. Korintin tilanteessa vaikuttaa siltä, että 

hunnuttautumisen vaatiminen kaikilta naisilta olisi ollut evankeliumin etenemisen 

este. Ehkä tämä on syy, miksi Paavali käytti tähän teemaan näinkin paljon 

retorisia kykyjään. Ei ole helppoa kuvitella, ketkä olisivat olleet ”heikompia veljiä 

tai sisaria”, joiden takia Paavali olisi ajanut universaalia 

hunnuttautumisvaatimusta, jollaisen myöhemmät naisia alistavat uskonnolliset 

järjestelmät Paavalin tekstiin toki ovat lukeneet. Jotkut kommentaattorit pitävät 

miehiä, seksuaalisine himoineen näinä ”heikompina veljinä”, joiden vuoksi 

naisten tuli hunnuttautua jumalanpalveluksessa.238 Paavalin ratkaisu seksuaalisiin 

himoihin oli kuitenkin toisenlainen (1. Kor. 7).   

                                                
237 Kroeger 1987, 27–30. 
238 Esim. Watson (2000, 40–89) ymmärtää Paavalin kehottavan naisia peittämään kasvonsa 
hunnulla, jotta mies voisi ottaa naisen kautta tulleen Herran sanan omakseen sen sijaan, että 
kohdistaisi tähän eroottisen katseensa. Barrett (1971, 254) arvelee miesten huomion kiinnittyvän 



 99

 Kuinka uskottavana sitten voi pitää tässä työssä selityksen avaimeksi 

oletettua naisten ”ääriryhmien” luokkakonfliktia? Onhan jako naisryhmiin 

kuviteltu ja johdettu nimenomaan sellaiseksi, että Paavalin tekstistä tulee 

ymmärrettävä. Mielestäni tässä esitetty tilannekuva vaikuttaa lähes 

väistämättömältä, kun ottaa huomioon lähtökohdan ja pukeutumisen roolin 

monikulttuurillisessa Korintissa. Kielellisesti Paavalin argumentti on 

ymmärrettävissä, kun huomioi ajan yksimielisyyden retoriikan 

argumentointityylin, Paavalin tavan reagoida kirjeissään ennakoimiinsa 

vastaväitteisiin ja lopuksi kirjeestä nousevan kuvan seurakunnan ongelmista.  

 Näin tulkittuna jakso 11:2–16 sopii erinomaisesti myös siihen kohtaan 

kirjettä, mihin Paavali sen asetti. Se kuvaa Paavalin reaktiota ongelmatilanteeseen, 

joka oli seurausta mysteerikulttien vaikutuksesta seurakuntaan. Toisaalta 

konfliktin perussyy kytkeytyi sosiaalisten luokkien väliseen ristiriitaan ylhäisten 

ja alhaisten välillä. Jaksoa ennen Paavali kirjoittaa pakanakulttien mukanaan 

tuomasta uhrilihan syömiseen liittyvästä ongelmasta jumalanpalveluskontekstin 

ulkopuolella. ”Ette voi syödä sekä Herran maljasta, että pahojen henkien maljasta, 

ette voi olla osallisina sekä Herran pöytään, että pahojen henkien pöytään”, 

Paavali kirjoittaa (10:21) ja vetoaa siihen, että korinttilaiset eivät etsisi omaa 

etuaan, vaan muiden parasta (10:33). Tästä hän siirtyy käsittelemään 

pakanakulttien aiheuttamaa toisenlaista ongelmaa – pään peittämiseen liittyvää – 

tällä kertaa seurakunnan omassa jumalanpalveluksessa. Jakson jälkeen hän palaa 

uudelleen ehtoolliskysymykseen, mutta nyt seurakunnan oman kokoontumisen 

kontekstissa. Ongelma on sama kuin pään peittämistä käsittelevässä jaksossa: 

ryhmäkuntiin jakautuneet ihmiset häpäisevät toisiaan piittaamatta Kristuksen 

ruumiista (11:22, 29, 33–34). Jakso 11:2–16 on siten siirtymä pakanakulttien 

aiheuttamista ongelmista seurakunnan ulkopuolella seurakunnan sisäisiin 

ongelmiin. Päänpeittämiskysymys kytkeytyi niihin molempiin ja asettui siksi juuri 

tähän kohtaa kirjettä.  

 Seuraavaksi tarkastellaan, miten Paavalin teologinen perustelu sopii yhteen 

jo käsiteltyjen jakeiden ja toisaalta edellä esitetyn tilannekuvan kanssa. 

                                                                                                                                 
naisten kiharoihin jumalanpalveluksessa. Keener (1992, 37) arvelee, että antiikin miehillä oli 
heikompi sietokyky alastomalle iholle, koska he näkivät sitä vähemmän, ja siksi naisten hiusten 
näkeminen vei huomion pois Jumalan palvelemisesta. Dunn (1998, 590–591) tulkitsee avointen 
hiusten vievän huomion Jumalan kunniasta miehen kunniaan.  



 100 

7 Ohjeen teologinen perustelu (jakeet 11:3; 7b–12) 

7.1 Taustaa 

7.1.1 Perustelun rakenne 

Kyseessä oli käyttäytyminen nimenomaan jumalanpalveluksessa tilanteessa, jossa 

oli suora yhteys Jumalaan. Paavali kiitti aluksi korinttilaisia siitä, että he olivat 

pitäneet kiinni hänen opetuksestaan. Emme tiedä, mihin opetukseen Paavali 

viittaa, mutta usein tutkijat arvelevat hänen viittaavan opetukseen, jonka 

mukaisesti kaikki osallistuivat jumalanpalveluksiin sen mukaan kuin Jumala oli 

heille antanut armolahjoja. Näinhän korinttilaiset tekivätkin. Juuri eri ryhmien 

osallistuminen aktiivisesti julkiseen rukoukseen ja profetoimiseen toi myös 

seurakunnan eri etnisten ja sosiaalisten ryhmien pukeutumista koskevat ristiriidat 

konkreettisesti silmien eteen ”kaikkein pyhimmässä”.  

 Paavalin haasteena oli perustella pukeutumisohjeensa korinttilaisille niin, 

että heidän harjoittamansa vapaus Kristuksessa (Gal. 5:2) eli hänen oma 

opetuksensa ei tule kyseenalaistetuksi, eikä toisaalta evankeliumin leviäminen 

vaarannu ulkoisten vaatimusten tähden. Yleensä Paavalin teologinen perustelu 

kytkeytyi Kristukseen. Näin hän halusi epäilemättä perustella vaatimustaan 

tässäkin asiassa.  

Paavalin retorinen ratkaisu oli nokkela, joskin mahdoton kääntää muille 

kielille, sillä argumentti rakentuu keskeisesti kreikankielen sanojen κεφαλή (pää, 

lähde) ja δόξα (kunnia, maine) vaihtoehtoisten merkitysten varaan.  Paavali päätti 

luoda puhtaasti kulttuurisesta tavasta kytköksen jumalasuhteeseen 

luomiskertomuksen kautta hyödyntäen kreikan kielen κεφαλή-sanan symbolista 

merkitystä (lähde/alkuperä) ja konkreettista merkitystä (fyysinen pää) rinnakkain. 

Symbolisen merkityksen kautta argumentti kytkeytyi Jumalaan ja Kristukseen, ja 

konkreettisen merkityksen kautta pään peitteisiin ja hiusmuoteihin.  

Luomiseen viitataan argumentin aluksi jakeessa 11:3. Sen jälkeen tulee 

konkreettinen ohje, jonka jälkeen asiaa perustellaan luomiseen liittyvillä 

argumenteilla usealla eri tavalla jakeissa 11:7b–12. κεφαλή-sana esiintyy jakeissa 

3-10, mutta ei enää sen jälkeen.  Tulkitsen Paavalin ohjeistuksen päättyvän 

jakeeseen 10, jossa on hänen johtopäätöksensä. κεφαλή-sana eri merkityksissään 

on palvellut sen tehtävän, jota varten Paavali sen valitsi.  Jakeissa 11–12 palataan 

luomiskertomukseen tällä kertaa tarkoituksella vastata odotettuihin 

vastaväitteisiin.  



 101

Tutkijat ovat kiinnittäneet huomiota siihen, että Paavali lisäsi 

luomiskertomukseen sinne kuulumattoman sanan δόξα jakeessa 11:7, kun hän 

kirjoittaa, että ”mies on Jumalan kuva ja kunnia (δόξα)”.  Tämän ymmärtämiseksi 

on huomattava, että kunnian vastakohta on häpeä. Korintissa oli kyse toisia 

häpäisevästä ja epäkunnioittavasta käyttäytymisestä juuri siellä, missä Jumalan 

kunnian piti olla läsnä seurakunnan rukouksen ja profetoimisen keskellä. Paavali 

halusikin tuoda häpeällisen itsensä korostamisen tilalle kunnian (δόξα), toisille 

kunnian antamisen ja sitä kautta sovun seurakunnan kiistoihin.  Maineesta ja 

ihmiskunniasta (δόξα) hän loi suoran kytköksen Jumalan kunniaan (δόξα). Tämä 

oli Paavalille tärkeää, sillä hänen oli pystyttävä perustelemaan pään peittämistä 

koskevat ohjeensa hengellisin argumentein Hengessä toimiville korinttilaisille. 

Pään peitteistä ja hiuksista oli löydettävä tie Kristukseen. Ns. κεφαλή-rakenteen 

rinnalle ja sitä korvaavaksi tulee δόξα-rakenne. Molemmat osoittavat Kristukseen. 

Jakson loppuosan jakeet 11:11–16 voi nähdä Paavalin vastineina 

hypoteettisiin vastaväitteisiin, joita hän ennakoi ohjeensa ja perustelunsa 

herättävän. Kyse ei ollut vain Paavalin omasta kirjallisesta tyylistä. Kuvitteellisten 

vastustajien vastaväitteet, kansankieliset ilmaisut ja retoriset kysymykset 

kuuluivat Paavalin ajan filosofien kuten Filonin, Senecan ja Epiktetoksen – ja 

Paavalin itsensä – kirjalliseen tyyliin, joka tunnetaan nimellä ’diatribe’. 239  Tätä 

tyyliä käytettiin myös yksimielisyyden (ὁμόνοια)-retoriikassa, jonka termit ja 

ilmaisut esiintyvät johdonmukaisesti Korinttilaiskirjeessä (vertaa luku 4.1.4). Ei 

siten ole kaukaa haettua olettaa, että Paavali käyttäisi tämän kaltaista 

argumentointitapaa myös pään peittämistä koskevassa kiistassa.    

Seuraavaksi perehdytään siihen, miten Paavali käytti sanaa δόξα ja miten 

hän ajatteli luomisesta. Sitten vasta tarkastellaan Paavalin teologista argumenttia 

jae jakeelta. 

7.1.2  δόξα-sanan merkitys Paavalilla ja UT:ssa  

Sana δόξα oli samalla tavalla ”kaksikätinen” termi kuin κεφαλή. Arkikielessä 

δόξα merkitsi mainetta tai kunniaa. Tämä merkitys löytyy myös Uuden 

testamentin teksteistä (2. Kor. 6:8, 1. Tess. 2:20). Toisaalta δόξα tarttui samalla 

suoraan jumalallisiin asioihin, sillä Jumalan kunniasta ja kirkkaudesta puhuttaessa 

käytettiin juuri tätä sanaa.  Kun Vanhan testamentin tekstejä käännettiin kreikaksi, 

kääntäjät päättivät kääntää heprean kielen Jumalan kunniaa ja kirkkautta 

                                                
239 Koester 1995, 149.  Vertaa Paavalin ilmaisuja esim. Epiktetoksen tekstiin teoksessa Käsikirja 
ja keskusteluja (1978). 



 102 

merkitsevän sanan Septuagintaan sanalla δόξα, joka siten leimautui sanana 

vahvasti merkitsemään Jumalan kunniaa.240 Raamatullisessa tekstissä sanan 

yleisin merkitys onkin Jumalan kunnia.  

 Uudessa testamentissa sitä käytetään Jumalan kirkkaudesta mm. Isä meidän 

-rukouksessa. Se on kirkkautta, jonka Isä antaa Kristukselle, joka antaa sen 

edelleen opetuslapsille (Joh. 17:22). Se on kirkkautta, jota ei ole syytä peittää 

kristillisessä seurakunnassa, vaan päinvastoin tuoda esiin.  

 Paavalin kielessä δόξα saa sanana vahvasti positiivisia merkityksiä, kunnia, 

kirkkaus, ylistettävä, kiitettävä. Jumalan kirkkaus, kunnia ja majesteettisuus 

heijastuivat Kristuksessa ja hänen välityksellään. Paavali puhui kirkkauden 

Herrasta (1. Kor. 2:8), mutta kirkkaus saattoi kuulua myös ihmiselle tai olla 

ihmistä varten (Room. 2:19, 1. Kor. 2:7). Ylösnousemusruumiista puhuessaan 

Paavali totesi, että se mikä kylvetään vähäpätöisenä, nousee kirkkaana (ἐν δοξ́ῃ) 

(1. Kor. 15:43).   

 Jakeissa 2. Kor. 3:7–4:6 Paavali käytti tekstimme keskeisiä sanoja (kuva, 

kunnia, kasvot, peite) hengellisessä kontekstissa. Vaikka kirje onkin kirjoitettu 

myöhemmin, siitä ilmenee, miten Paavalin mielessä yhdistyivät kasvojen 

peittäminen, peittämättömyys, Jumalan kirkkaus ja Kristuksen kasvoilta säteilevä 

kirkkaus, jumalakuvaisuus, ihmisen kirkkaus tai kirkkauden sietokyky. Paavali 

kirjoittaa: ”Kuinka paljon suurempaa kirkkautta (kuin Mooseksen kasvojen 

katoava kirkkaus) säteileekään Hengen palveluvirka” (2. Kor. 3:8). Selvästikään 

tekstin kokonaisuudessa tätä kirkkautta ei ole tarkoitettu kätkettäväksi.  

Miten tulisi sitten ymmärtää ilmaisu naisesta miehen kunniana (jakeessa 1. 

Kor. 11:7) ja toisaalta miehestä Jumalan kunniana?  δόξα-sanalla vaikuttaa olevan 

tässä kontekstissa juuri yllä mainittu kaksikätinen käyttötarkoitus. Naisten ”pään 

peittämättömyys” merkitsi inhimillistä häpeää, inhimillisen maineen ja kunnian 

vastakohtaa. Nainen oli miehelle (ja itselleen) häpeäksi. Paavali vastaus 

häpeälliseen käyttäytymiseen oli kutsua naista miehen kunniaksi. Tässä 

kontekstissa δόξα vaikuttaa liittyvän inhimilliseen kunniaan ja maineeseen sanan 

arkikielisessä merkityksessä.241  Paavali kytki kuitenkin välittömästi inhimillisen 

kunnian myös Jumalan kunniaan (δόξα), miehen tapauksessa suoraan ja naisen 

tapauksessa välillisesti luomiskertomuksen kautta: Miehen ei pidä peittää päätään 
                                                
240 Aejmelaeus A. 2010, 9. Aejmelaeus kirjoittaas: “...in biblical Greek it (δόξα) has a special 
meaning ‘glory’, ‘splendour’, especially of God, referring even to a visible radiance in the 
presence of God, corresponding to the Hebrew כבוד.” 
241 Miehen pään peittämiseen ei liittynyt samanlaista inhimillistä häpeää, mieluumminkin 
päinvastoin. Paavalin argumentiksi jäi miesten kohdalla vetoaminen Jumalan kunniaan. 



 103

– koska hän on Jumalan kuva ja kunnia – (mutta naisen tulee peittää päänsä, 

koska) nainen on miehen kunnia. Paavali perusteli sitten väitettään naisesta 

miehen kunniana luomiskertomuksella (11:8–9). 

  Olemme tottuneet tulkitsemaan ilmaisun naisesta miehen kunniana naista 

vähättelevänä. Kuitenkin ilmaisun merkitys saattaa olla päinvastainen. Nainen 

miehen kunniana merkitsee paljon enemmän kuin vain sitä, että naisen sosiaalinen 

maine ja kunnia heijastuvat miehen maineeseen, tai kuten jaetta on tulkittu 

kääntäen niin että nainen heijastaa miehen kunniaa. Paavalin ilmaisu 

luomiskontekstissa siitä, että nainen itse on miehen kunnia, merkitsee kunniana 

olemista myös syvällisemmällä, teologisella, tasolla. Kenties δόξα, Jumalan 

kunnia, naisiin sovitettuna vaati tässä yhteydessä lisäperusteluja. Se, miksi ajatus 

naisesta miehen kunniana olisi kenties jopa vaatinut lisäperusteluja, selviää kun 

tarkastelemme seuraavaksi korinttilaisten parissa olleita näkemyksiä 

luomisjärjestyksestä.  

7.1.3 Paavalin ja korinttilaisten näkemys luomisesta  

Jakson 1. Kor. 11:2–16 tulkinnan kannalta keskeiseksi muodostuu kysymys siitä, 

miten Paavali ymmärsi luomiskertomuksen ja luomisjärjestyksen merkityksen. 

Oliko Paavalilla mielessä sukupuolten hierarkia, vastavuoroinen riippuvuus vai 

jotain muuta?   

 Luomisteema ei tullut Paavalin mieleen vasta päänpeittämiskysymyksen 

yhteydessä, sillä viitteitä luomiseen on eri puolilla kirjettä.242 Jakeessa 3:23 

Paavali käyttää hyvin samantapaista kieltä kuin jakeessa 11:3:  

Jae 11:3 – ” jokaisen miehen pää on Kristus, … , Kristuksen pää on Jumala”.   

Jae 3:23 – ”Mutta te olette Kristuksen, ja Kristus on Jumalan”.    

                                                
242 Paavali viittaa 1. Korinttilaiskirjeessä usein suoraan Vanhan testamentin teksteihin, jotka eivät 
ole ilmeisiä ilman kirjoitusten tuntemista (mm. 10:1-10; 6:2). Jakeessa 6:16 on myös viittaus 
luomiskertomukseen (1. Moos. 2:24). Jotta Paavali voi olettaa kuulijoidensa ymmärtävän, mitä 
hän sanoo viitatessaan luomiskertomukseen, on oletettava, että luomiskertomus oli korinttilaisille 
tuttu. Tämä on todennäköistä, sillä seurakunnan avainhenkilöissä oli useita, ellei enemmistö, jotka 
tunsivat kirjoitukset hyvin. Korintin seurakunta oli syntynyt synagogan esimiehen, Grispuksen 
perhekunnan käännyttyä (Apt.t. 18:8). Myös Sosteneksen (Apt.t. 18:18, 1. Kor. 1:1), joka tervehtii 
Korintin seurakuntaa, sanotaan olleen synagogan esimies. Apollos oli Aleksandriassa syntynyt 
juutalainen, jonka sanotaan olleen etevä puhuja ja tunteneen kirjoitukset perin pohjin (Apt.t. 18:24, 
19:1). Priscilla ja Aquila, hekin Korintissa avainhenkilöitä, opettivat Apollosta edelleen (Apt.t. 
18:26). Aquila oli myös juutalainen. He olivat teltantekijöitä, joiden kotona seurakunnat olivat 
kokoontuneet kymmenen vuoden aikana ensin Korintissa, sitten Efesoksessa ja Roomassa. 
Voimme olettaa, että Korintissa tunnettiin luomiskertomus hyvin.   
 



 104 

Paavalin sanoituksen voisi ilmaista seuraavasti: ” Ihminen (mies) luotiin 

Kristuksen kautta – ja hän on Kristuksen. Kristus on lähtöisin Jumalan luota – ja 

on Jumalan.” 

 Tarkastelemalla jaetta 3:23 tekstiyhteydessään saamme kenties viitteitä 

siitä, mitä Paavalilla oli mielessään jakeen 11:3 pää-ketjutuksen alku- ja 

loppupareja (jokainen mies ja Kristus; Jumala ja Kristus) koskien. Miksi hän 

vetosi riitatilanteessa Kristuksen alkuperään tai Kristuksen ja Jumalan suhteeseen? 

Jos saamme tähän kysymykseen lisävalaistusta, se voi auttaa ymmärtämään myös 

jakeen 11:3 keskiosan, ”naisen pää on mies”, tarkoitusta. Se, miten tulkitsemme 

pää-ketjutuksen, puolestaan vaikuttaa niiden jakeiden tulkintaan, joissa päiden 

suhde muuttuu kunnioiden suhteeksi. 

Paavali osoittaa luvussa 3, että korinttilaiset ovat vielä vanhan luontonsa 

vallassa, eivät siis kovinkaan ”hengellisiä” (πνευματικός), koska riitelevät 

keskenään ollen yksi Paavalin ja toinen Apolloksen (joukoissa). He pettivät 

itseään, kun luulivat olevansa toisia viisaampia asettaessaan itsensä toisten 

yläpuolelle, ylpeillen ihmisistä. Paavali kysyy varsin radikaalilla tavalla: 

 ”ettekö te tiedä, että te olette Jumalan temppeli ja että Jumalan 
Henki asuu teissä. Jos joku turmelee Jumalan temppelin, 
Jumala saattaa turmioon hänet. Jumalan temppeli on pyhä ja 
tämä temppeli olette te.” (3:16–17)  

”Kenenkään ei siis pidä ylpeillä ihmisistä. Kaikkihan on teidän: 
Paavali, Apollos ja Keefas, maailma, elämä ja kuolema, kaikki 
nykyinen ja tuleva. Se kaikki on teidän, mutta te olette 

Kristuksen ja Kristus on Jumalan.” (3:21–23) 

 
Paavali ei tässä käytä Kristuksen ja Jumalan välistä suhdetta opastaakseen 

oikeanlaista hierarkkista suhdetta ihmisten välille, vaan päinvastoin. Hän haluaa 

saada jokaisen näkemään itsensä omalla paikallaan: ”yksi kastelee”, ”toinen 

istuttaa”, eikä toinen ole toista ylempi, alempi tai viisaampi. Jokaisen rakennuksen 

kestävyys testataan vasta tuomiopäivänä (3:4–3:15), mutta samalla ”kaikki on (jo) 

teidän”. Ratkaisu riitoihin löytyy Kristuksesta, Kristukselle kuulumisesta ja 

lopulta Jumalasta. Ei ole sattumaa, että Paavali juuri tässä kirjeessä nostaa esille 

ristiinnaulittuun kätketyn viisauden korinttilaisten viisauden sijaan (1:23). 

Paavali haluaa ohjata riidan osapuolia näkemään toisensa erilaisina, mutta 

niin pyhinä, että toisten turmeleminen olisi verrattavissa temppelin, seurakunnan, 

ja lopulta itsensä turmelemiseen. Tämä on vahva kuva, sillä perinteisesti 

juutalaiset ymmärsivät Jerusalemin temppelin Jumalan läsnäolon paikaksi. Jakeen 



 105

3:23 tarkoitus vaikuttaa olevan ihmisten ohjaaminen kohti keskinäistä ykseyttä ja 

vastavuoroista riippuvuutta toinen toisistaan – myös ikuisuusperspektiivistä 

tarkastelleen. Teema jatkuu myöhemmin luvussa 12. Avain riitoihin löytyy 

Kristuksesta ja Jumalasta. Paavalin argumentointi on tässä samankaltaista kuin 

päänpeittämisjaksossa myöhemmin: riidan ratkaisu lähtee siitä, että huomio 

keskittyy Kristukseen ja siihen, että kaikki on lopulta Jumalasta. Mikään ei viittaa 

siihen, että Kristuksen ja Jumalan suhteella haluttaisiin perustella ihmisten välistä 

hierarkiaa.  

Kristukseen ja ihmisen luomiseen Kristuksen välityksellä Paavali viittaa 

myös käsitellessään kiistaa epäjumalille uhratun lihan syömisestä:  

Meillä on vain yksi Jumala, Isä. Hänestä on kaikki lähtöisin, ja 
hänen luokseen olemme matkalla. Meillä on vain yksi Herra, 
Jeesus Kristus. Hänen välityksellään on kaikki luotu, niin 

myös meidät.” (8:6) 

 
N.T. Wright kutsuu tätä jaetta avainjakeeksi, jossa Paavali ilmaisee sen, 

miten Kristususko muokkaa juutalaista monoteismia.243 On mielenkiintoista, että 

juuri Korintin seurakunnan varsin käytännöllisiä asioita koskevat riidat saavat 

Paavalin muotoilemaan tärkeimpiä kristinuskon teologisia ajatuksia. Suhde 

Kristukseen ja suhde toisiin ihmisiin näyttävät Paavalin ajattelussa olevan 

läheisesti kytköksissä toisiinsa.  

Wright toteaa lukujen 1. Kor.  8–10 olevan täynnä luomisteologiaa. Jumalan 

koko luomistyö on hyvää – myös nykyään ilmenevä luotu todellisuus. Paavalin 

sanoin: ”Herran on maa ja kaikki mitä siinä on” (10:26). Luomispainotus näissä 

luvuissa liittyy kiistoihin epäjumalille uhratusta lihasta. Paavali viittaa Jumalan 

luomistyöhön kaiken ruuan alkulähteenä. Jopa uhrilihasta voi olla kiitollinen, 

mutta toisen omantunnon tähden on syytä tarvittaessa olla sitä syömättä. Jumalan 

luomaa ei pidä pitää vähäarvoisena, vaikka toisten tähden kieltäytyisikin 

syömästä. Paavali vetoaa lopuksi omaan esimerkkiinsä Kristuksen seuraamisessa: 

Hän ei ajattele omaa parastaan, vaan kaikkien parasta (10:33–11:1).  Kaikella tällä 

Paavali haluaa varmistaa, että palvonta kohdistuu yhteen Jumalaan ja vain häneen, 

niin että kukaan ei ajaudu pakanalliseen epäjumalanpalvelukseen. 244    

Luomisteema ja viittaukset Jumalan kunniaan (δόξα) liittyvät toisiinsa juuri 

päänpeittämisjaksoa edeltävissä jakeissa.  Jakeessa 10:26 Paavali siteeraa suoraan 

                                                
243 Wright 2013, 661. 
244 Wright 2013, 661–662; 670. 



 106 

psalmia 24:1 (”Herran on maa ja kaikki, mitä siinä on”), jossa puhutaan myös 

Herrasta kunnian kuninkaana (24:7–10).  Hän jatkaakin korinttilaisille ikään kuin 

poimien ajatuksen kunniasta tuosta psalmista: ”Kaikki mitä teette, tehkää Jumalan 

kunniaksi.” (10:31)  

Jälleen Jumalan kunnia kytkeytyy heti vaatimukseen suhteessa toisiin 

seurakuntalaisiin. Seuraavat jakeet voi lukea myös päänpeittämisjakson 

alkujakeiksi.  

”Älkää loukatko sen enempää juutalaisia kuin 
kreikkalaisiakaan älkääkä liioin Jumalan seurakuntaa. Minäkin 
yritän aina tulla toimeen kaikkien kanssa, en etsi omaa etuani 
vaan muiden ihmisten parasta, jotta he pelastuisivat. 
Seuratkaan minun esimerkkiäni, niin kuin minäkin seuraan 
Kristusta.”   (10:32–11:1) 

Tästä Paavali siirtyy päänpeittämisjaksoon ikään kuin tuoden miehet ja naiset 

erikseen ”hyvän luomistyön” piiriin. Teksti jatkuu: ”jokaisen miehen pää on 

Kristus”, ”Kristuksen pää on Jumala”, ”kaikki on Jumalasta”. Nyt kuitenkin 

miehille ja naisille on erilaiset ohjeet ja kytkökset luomiseen: ”naisen pää on 

mies”, ”mies on Jumalan kuva ja kunnia”, ”nainen on miehen kunnia”, ”mies ei 

ole alkuisin naisesta, vaan nainen miehestä, eikä miestä luotu naisen tähden, vaan 

nainen miehen tähden.” Luvussa 3 ilmaisun ”Te olette Kristuksen ja Kristus on 

Jumalan” käytön päämäärä oli osoittaa, että kaikki olivat Kristukseen nähden 

samassa asemassa ja siksi kaikkia oli pidettävä yhtäläisesti arvossa.  Ei ole syytä 

olettaa, että jakeen 11:3 ilmaisun ”Jokaisen miehen pää on Kristus….Kristuksen 

pää on Jumala” tarkoitus olisi ollut toinen, varsinkaan kun konteksti on juuri 

toisista piittaamaton käyttäytyminen seurakunnassa, myös miesten kesken, aivan 

kuten luvussa 3. Tarkoitus ei selvästikään ollut luoda hierarkiaa miesten välille.  

Entä naisten ja miesten tapauksessa? Paavalin on mainittava naiset ja miehet 

erikseen, koska sovelias pukeutuminen vaati heille erilaiset ohjeet, mutta mikä on 

luomiskertomuksen rooli? Mitä Paavali haluaa nyt sanoa ilmaisuilla ”naisen pää 

on mies” , ”mies on Jumalan kuva ja kunnia” tai ”nainen on miehen kunnia”? 

Onko Paavalin tarkoitus aiemmasta poiketen vahvistaa näiden ihmisryhmien 

(miesten ja naisten) hierarkkinen suhde, jossa mies asettuu Kristuksen paikalle 

suhteessa naiseen eräänlaisena ”kunnian kuninkaana”? Miksi tuoda hierarkia 

sukupuolten välille, kun Paavali on juuri nähnyt paljon vaivaa kumotakseen 

inhimillisten statusten, viisauden ja aseman merkityksen seurakunnan 

ihmisryhmien välillä Kristukseen perustuen? Vai onko sanoitus tulkittavissa 



 107

pyrkimykseksi korostaa miehen ja naisen vastavuoroista suhdetta tai riippuvuutta 

toisistaan?  Thiselton toteaa kunniasta (δόξα, כבוד) ja kuvaisuudesta/kuvasta 

(εἰκών, לם צ ) kirjoittaessaan, että sanojen merkitys painottuu raamatullisessa 

kielessä, varsinkin heprean kielessä, enemmän suhteessa oloon (relationality) kuin 

hierarkiaan.245 Ehkä Paavali jo luvussa 3 haastaa korinttilaisia näkemään toinen 

toisensa kunnianaan vedotessaan siihen, että kaikki on lopulta Jumalasta.  

Kysymykseksi jää, miten Paavali näki naisen ja miehen välisen 

kronologisen luomisjärjestyksen merkityksen. Mitä tarkoitusta siihen viittaaminen 

palveli päänpeittämiskiistan yhteydessä? Tähän voimme saada valaistusta luvusta 

1. Kor. 15. Vaikka luvussa ei mainita sukupuolta, tekstistä voi päätellä, miten 

korinttilaiset todennäköisesti ajattelivat ensimmäisestä ja toisesta 

luomiskertomuksesta. Paavalin pyrkimys korjata heidän käsityksiään puolestaan 

kertoo jotain hänen omista käsityksistään. Useat tutkijat ovat osoittaneet varsin 

vakuuttavasti, että Paavali haluaa torjua luvussa 15 seurakunnassa vaikutusvaltaa 

saanutta filonilaista luomiskertomuksen tulkintaa ja siihen pohjautuvaa 

ihmiskuvaa.246 Tämän ihmiskuvan voi ajatella olevan korinttilaisten riitaisuuden 

ja toisista piittaamattomuuden osittainen selittäjä. Kannaltamme merkittävästi 

Paavalin kritisoima ihmiskuva kytkeytyi myös miehen ja naisen 

luomisjärjestykseen. Tarkastellaan seuraavaksi Filonin tulkintaa 

luomiskertomuksista.  

Filon oli juutalainen, Jeesuksen ja osin Paavalin aikalainen, kreikan kielellä 

kirjoittanut eksegeetti, joka vaikutti Aleksandriassa. Apollos – myös juutalainen –  

oli tullut Korinttiin samoihin aikoihin Aleksandriasta ja saattoi hyvinkin tuoda 

mukanaan Filonin tulkinnan luomiskertomuksesta. Filonin tulkinta sai vaikutteita 

stoalaisesta, mutta varsinkin platonilaisesta filosofiasta. Platonilainen perinteen 

mukaisesti Filon erotti toisistaan taivaallisen, Jumalan kuvaksi tehdyn ihmisen (1. 

Moos. 1:26–27) ja maasta muotoillun ihmisen (1. Moos. 2:7). Stoalainen perinne 

puolestaan erotti toisistaan ihmisen kuolemattoman osan (hengen) ja kuolevaisen 

osan (ruumis). Filon yhdisti nämä siten, että henki (πνεῦμα) ja Jumalan kuva 

(εἰκών) viittasivat molemmat ihmisen rationaaliseen mieleen. Ihminen oli samaan 

aikaan kuolematon ja kuolevainen: kuolematon Jumalan kuvana rationaaliselta 

mieleltään ja kuolevainen ruumiiltaan.247 Tämän ihmiskuvan pohjalta 

korinttilaiset saattoivat kieltää ruumiin ylösnousemisen ja samalla ajatella itseään 

                                                
245 Thiselton 2000, 833.  
246 Kts. esim. Baer 1970, Sterling 1995, Sandelin 1976. 
247 Sterling 1995, 363–365. 



 108 

jo kuolemattomina. He pitivät itseään jo hengellisinä (πνευματικoί) eli heillä oli 

kuolematon henki. Paavalilla näytti olevan ongelma tämän ihmiskuvan kanssa, 

sillä hän sanoo jo jakeessa 3:1, ettei hän voinut puhua heille niin kuin hengellisille 

ihmisille (πνευματικoῖς) puhutaan. 

 Paavali käyttää luvussa 1. Kor. 15 ja kirjeessä muutenkin useita jaotteluja ja 

termejä, jotka ovat hänelle epätyypillisiä, mutta jotka ovat suoraan Filonin – ja 

oletettavasti korinttilaisten käyttämiä.248 Esimerkiksi Paavalin jako ’kylvettyyn 

sielulliseen ruumiiseen’ (σπείρεται σῶμα ψυχικόν) ja tulevaisuudessa 

’ylösnousevaan hengelliseen ruumiiseen’ (ἐγείρεται σῶμα πνευματικόν) esiintyy 

vain tässä kirjeessä (15:44). Myöskään sanaa ’sielullinen’ (ψυχικός) Paavali ei 

käytä muissa kirjeissään. Jako sielulliseen ja hengelliseen onkin luultavasti 

peräisin korinttilaisilta:  ’sielullinen’ vastasi ihmisen kuolevaista osaa ja 

’hengellinen’ (πνευματικός) kuolematonta osaa. Sterling esittää, että Paavali 

poimi korinttilaisten termit tekstiinsä, mutta tulkitsee ne kronologisesti ja 

eskatologisesti, niin että ensin on ’sielullinen’ ja vasta sitten ’hengellinen’. 

Korinttilaiset taas ymmärsivät molemmat ajattomina loogisina kategorioina, mutta 

niin että näiden kategorioiden syntyjärjestys oli päinvastainen. Ensin oli 

hengellinen, Jumalan kuva (1. Moos. 1:26–27) ja vasta toinen luomiskertomus 

kuvasi sukupuolittuneen sielullisen ihmisen luomisen. Paavali kumoaa hyvin 

suorasanaisesti korinttilaisten tulkinnan jakeessa 15:46 kirjoittaessaan: ”Mutta 

mikä on hengellistä, se ei ole ensimmäinen, vaan se, mikä on sielullista, on 

ensimmäinen; sitten on se, mikä on hengellistä.” 249  

 Erityisen paljastavia tässä suhteessa ovat myös jakeet 15:45 ja 15:47, joissa 

Paavali muuttaa oman ilmaisunsa korinttilaisten ilmaisun muotoiseksi tehden 

näistä identtiset. Näin hän uudelleen tulkitsee korinttilaisten kielen. Paavali 

käyttää ensin omaan eskatologiseen ajatteluunsa sopivaa jaottelua ”ensimmäiseen 

ihmiseen Aadamiin”, ὁ πρῶτος ἄνθρωπος Ἁδὰμ, ja ”viimeiseen Aadamiin”, ὁ 

ἔσχατος Ἁδὰμ (jae 15:45).  Sitten hän korvaa ilmaisun muotoon ”ensimmäinen 

ihminen” (ὁ πρῶτος ἄνθρωπος) ja ”toinen ihminen” (ὁ δεύτερος ἄνθρωπος) ilman, 

että merkitys muuttuu (jae 15:47). Molemmissa viitataan Kristukseen, joka on 

”viimeinen” ja ”toinen” ihminen samaan aikaan.   

                                                
248 Sterling (1995) vertaa Paavalin valitsemia sanoja ja merkityksiä jakeissa 15:44–49, 2:6–3:4 ja 
11:7–12 Filonin vastaaviin luomiskontekstissa. 
249 Sterling 1995, 358–360. Sanat ψυχικός ja πνευματικός ovat johdettavissa suoraan vastaavista 
substantiiveista jakeessa 1. Moos. 2:7 (LXX). 



 109

 Sterling huomauttaa, että ’toinen ihminen’ (δεύτερος ἄνθρωπος) on ilmaisu, 

jota Filon käyttää viitatessaan toisen luomiskertomuksen tomuihmiseen ja 

toisaalta ilmaisu, jota Paavali ei käytä itse missään muualla. Luultavasti ”toinen 

ihminen” onkin Paavalin tapa ottaa käyttöön korinttilaisten oma ilmaisu, mutta 

muuttaa sen sisältö ”viimeiseksi Aadamiksi” eli Kristukseksi. Näin Paavali 

kääntää korinttilaisten ”luomisjärjestyksen” – tai loogiset kategoriat – päälaelleen: 

Ensin tulee ensimmäinen ihminen, joka on kuolevainen, eikä tässä ole eroa 

ensimmäisen ja toisen luomiskertomuksen välillä. Kyse on samasta ihmisestä. 

Korinttilaisten ”toinen ihminen” on Paavalin ”ensimmäinen ihminen”.  Se mitä 

korinttilaiset ajattelivat hengellisenä ruumiina jo nyt, onkin Paavalille toisin 

sanoen todellisuutta vasta eskatologisesti Kristuksessa.250  

 Luvun 15 voikin nähdä kirjeen teologisena huipentumana.  Siinä Paavali käy 

käsiksi joidenkin korinttilaisten perimmäiseen teologiseen väärinymmärrykseen, 

käsitykseen siitä, että he jo olivat ylösnousseita hengessä, eikä ruumiin 

ylösnousemusta enää olisi (15:12). Paavali palaa luomiseen, mutta nyt täydentäen 

sitä Kristuksen työllä ja eskatologisilla näköaloilla, jotka poikkeavat 

korinttilaisten ymmärryksestä.   

Jos yllä kuvattu ajatus korinttilaisten ja Paavalin ajattelun eroista pitää 

paikkaansa, on helposti kuviteltavissa, kuinka Filonin ihmiskuva olisi ongelmitta 

liittynyt korinttilaisten hengellisten mielissä kasteen yhteydessä käytettyyn 

siirtymäriitin sanamuotoon, jolla ilmaistiin, että Kristuksessa ei ollut enää ”miestä 

eikä naista”: heidät oli riisuttu vanhasta ja puettu uuteen, luojansa ”kuvan 

kaltaisuuteen” (κατα εικονα) (Gal. 3:28; Kol. 3:10). Ei ollut enää ensimmäistä ja 

toista ihmistä, miestä ja naista, vaan he kaikki olivat jo hengellisiä ihmisiä, 

ensimmäisiä ihmisiä, Jumalan kuvan kaltaisia ja hengeltään jo ylösnousseita.  

Tarkastellaan seuraavaksi tarkemmin perusteita sille, että yllä esitetyn 

kaltainen luomiskertomusten ja hengellisyyden tulkinta olisi kytkeytynyt 

jakeeseen Gal. 3:28 yllä esitetyllä tavalla.251   

 Baer tutkii kirjassaan Philo’s use of the categories male and female 

kysymystä juuri siitä, miten sukupuoli, mies ja nainen, liittyivät yllä kuvattuun 

ajatteluun.  Filon selitti luomiskertomuksia niin, että niistä ensimmäisessä luotiin 

jumalallinen, sukupuoleton tai androgyyni ajatus ihmisestä (1. Moos. 1). Toinen 

luomiskertomus (1. Moos. 2) kuvaa, kuinka luotiin ”tomumies” ja tomumiehestä 

                                                
250 Sterling 1995, 360–363. 
251 Kts. myös luku 2.4, jossa sukupuolten eroja korostavan tutkimuksen esittelyn yhteydessä 
käsiteltiin androgyynisyys-myyttiä.   



 110 

nainen (1. Moos. 2). Toisen luvun mies ja nainen eivät olleet enää Jumalan kuvia, 

sillä Jumalan kuva ei voinut olla näin ”tomuinen”.  Luomiskertomusten ihmiset 

kuvaavat myös empiirisen ihmisen taivaallista ja maallista osaa.  Taivaallinen 

rinnastui rationaaliseen järkeen, joka oli sukupuoleton ja ”tomuinen” rinnastui 

tilanteeseen, jossa oli mies ja nainen, ja samalla irrationaalinen sielu. Filonin 

kielessä toisaalta mies rinnastuu järkeen ja nainen aistihavaintoihin. Hän myös 

säännöllisesti kytkee hengen yhteen järjen kanssa. Mies on täydellisempi kuin 

nainen, kun taas nainen on vain epätäydellinen mies.  

 Tätä taustaa vasten on ymmärrettävää, että Korintin naiset saattoivat tulkita 

jakeen Gal. 3:28, niin että he pitivät itseään sukupuolen ja aistihavaintojen 

yläpuolella olevina tai jopa sukupuolettomina, ”ensimmäisinä ihmisinä” ja 

”hengellisinä”. 252  Profetoivathan he samoin kuin miehetkin.253 Tässä ei ollut eroa 

sukupuolten välillä. Pukeutumisohjeissaan jakeissa 1. Kor. 11:4–5 Paavali näyttää 

vahvistavan tämän osan heidän käsityksestään toistamalla ”profetoimisen ja 

rukoilemisen” identtisin sanoin sekä miehille että naisille.  

 Korinttilaisten naisten parissa kenties ollut ajatus mieheksi tai 

sukupuolettomaksi muuttumisesta hengellisyytenä voi liittyä myös vastaaviin 

ajatuksiin toisaalla. Kristityissä piireissä vaikutti luultavasti Jeesuksen opetus 

siitä, että taivaassa ei olla naimisissa. Se liittyi kenties platonilaisväritteisiin 

ajatuksiin siitä, että Kristuksessa sukupuoli hävisi, koska fyysinen, ruumiillinen ja 

materiaalinen oli toissijaista hengelliseen nähden. Myöhemmät gnostilaisina 

pidetyt Tuomaksen evankeliumi ja Egyptiläisten evankeliumi sisältävät 

molemmat hyvin samanlaisen ajatuksen, että kasteessa ihminen palaa 

alkuperäiseen tilaan, jossa yksilön sielu saavuttaa Jumalan kuvaisuuden. Silloin 

sielu on immateriaalinen ja sellainen, jossa sukupuolet ovat yhdistyneet: kahdesta 

tulee yksi. Mies on naisen kanssa niin, että mieheys ja naiseus katoavat. 

Molempiin liittyy ajatus, että tämä ykseys, yhdistyminen tapahtuu silloin kun 

”häpeän vaate” tallataan jalkoihin. Tutkijat ovat sitä mieltä, että tämä liittyi 

kasterituaaliin.254 Myös Augustinus ja Theodoros Mopsuestialainen viittaavat 

tapaan astua vaatteen päälle kasteen yhteydessä. Symbolin merkitys vain on 

vaihtunut ruumiin riisumisesta ”synnin tallaamiseksi”.255  Kristillisessä Toisessa 

                                                
252 Baer 1970, 14–44. Sterling 1995, 376. 
253 Vrt. Sterling 1995, 380.  
254 MacDonald 1987, 15; 22–63. 
255 MacDonald 1987, 61. 



 111

Kleemensin kirjeessä korinttilaisille toiselta vuosisadalta on jäljellä sama ilmaisu, 

mutta ilman vaatteen tallaamista.256  

 Yllä mainittujen eri puolilla Välimerta kirjoitettujen kirjeiden välillä ei ole 

löydetty kirjallista yhteyttä, mikä viittaa suulliseen vanhempaan perinteeseen. 

Kaikki nämä kohdat liittyvät kasteeseen ja pukeutumiseen tai riisuutumiseen, 

kuten myös Gal 3:28.257 MacDonald esittääkin, että Gal. 3:28 on Paavalin itse 

muokkaama versio näistä Herran sanoista ja vallitsevasta ihmiskuvasta. 258 

 Palataan Korinttiin. Korintin naiset olivat kenties tulkinneet Paavalin 

filonilaisista vaikutteista lähtien niin, että oli luonnollista luopua kulttuurin 

tavoista – ja pään peittämisestä hiuksilla tai vaatekappaleella – koska he olivat ”jo 

ylösnousseita” eli tilassa, jossa ei ollut miestä eikä naista, eikä fyysisillä asioilla 

ollut enää merkitystä.  Olivathan Korintin hengelliset harhautuneet juuri siinä, että 

he ajattelivat, että Kristuksessa ”tomuihminen” oli jo lakannut olemasta kenties 

juuri kasteessa ja mitään ruumiin ylösnousemusta ei enää tulisi tapahtumaan (1. 

Kor. 15:12, vrt. 2 Tim. 2:18). Hengellinen ihminen oli tullut fyysisen ja sielullisen 

ihmisen sijaan. Useat yksityiskohdat kirjeessä sopivat yhteen tämänkaltaisen 

tulkinnan kanssa: Korinttilaiset uskovat kasteen voimaan niin, että he myös 

kastattavat itseään kenties kastamattomina kuolleiden puolesta (1. Kor. 15). 

Käsitys siirtymisestä kasteessa hengelliseen tilaan, jossa ruumiillinen on 

vähäarvoista, voisi selittää miksi selibaattia pidettiin parempana kuin naimisiin 

menemistä (1. Kor. 7:1–2). Toisinpäin ajatellen, koska fyysisellä tomumajalla ei 

                                                
256 Se kuuluu: ”Sanoihan Herra itse, kun joku häneltä kysyi, milloin hänen valtakuntansa tulee: 
Sitten kun kaksi on yksi, ja ulkopuoli on kuin sisäpuoli, ja miehenpuoli naisenpuolen kanssa niin, 
ettei ole miespuolista eikä naispuolista.” Selitys jatkuu sitten gnostilaisista lähteistä poiketen: 
”Mutta kaksi on yksi silloin kun puhumme toisille totta ja kahdessa ruumiissa on vilpittömästi yksi 
sielu. Sanat ulkopuoli on kuin sisäpuoli taas tarkoittavat seuraavaa: Sisäpuoli on sielu, ulkopuoli 
on ruumis. Samaan tapaan kuin sinun ruumiisi näkyy, olkoon sielusikin nähtävissä hyvissä teoissa. 
Sanat miehenpuoli naispuolen kanssa niin, ettei ole miespuolista eikä naispuolista tarkoittavat, 
ettei veli sisaren nähdessään ajattelisi hänestä mitään naispuoleen liittyvää eikä sisar vastaavasti 
hänestä mitään miespuoleen liittyvää. Kun te näin teette, tulee minun Isäni valtakunta, niin hän 
sanoo. ” (12.luku). (MacDonald 1987, 38–43; Käännös kirjasta Apostoliset isät.  
257 MacDonald (1987, 99) huomauttaa, että samoissa piireissä (hellenistinen juutalaisuus, 
valentinolaisuus ja syyrialainen Tuomas-kristillisyys), joissa hän identifioi yllä mainitut “Herran 
sanat” vaatimuksineen siitä, että kahdesta sukupuolesta tulee yksi, ajateltiin yleisemminkin, että 
naisten tuli tulla mieheksi.  
258 Erottelut (juutalaisten ja kreikkalaisten, orjien ja vapaiden, naisten ja miesten) olivat todellisia 
raja-aitoja ja ristiriitoja aiheuttaneita asioita Paavalin viedessään evankeliumia pakanoille. Samat 
sosiaaliset, taloudelliset ja etniset hierarkiat määräsivät hengellisen aseman myös Korintissa. 
Paavali ottaa tässä yhteydessä esille kasteen merkkinä siitä, että kristityt kuuluvat samaan kansaan, 
ovat myös sosiaalisesti yhtä. Tämänkaltainen yhteyden puute oli statusta korostaville 
korinttilaisille ongelma läpi kirjeen. Tähän Paavali tarjoaa ymmärrystä siitä, mikä on Jumalan 
valtakunnan, Kristuksen ruumiin järjestys.  



 112 

ollut merkitystä, hengellisen ihmisen oli luvallista myös yhtyä prostituoidun 

kanssa (1. Kor. 6:16) tai äitipuolensa kanssa (1. Kor. 5:1).259  

 Jos naiset ajattelivat filonilaisittain, he olisivat ajatelleet jo ”tulleensa 

miehiksi” ja saavuttaneensa sellaisen jumalakuvaisuuden, jossa ”ei ole miestä, 

eikä naista”. Paavali oli toista mieltä sikäli, että fyysistä naiseutta ei tullut 

väheksyä, vaikka sen paremmin naiseus kuin mieheyskään ei vielä ollut 

ylösnoussutta ihmisyyttä. Paavali epäilemättä halusi torjua ajatuksen, että naisen 

olisi muututtava mieheksi pelastuakseen, tai että Kristuksessa sukupuoli olisi 

lakannut olemasta. Sen sijaan hän käytti tätä perinnettä sanoakseen, että 

Kristuksessa sosiaaliset erottelut eivät enää päde.260   

Jos korinttilaiset olivat käsittäneet Paavalin opetuksen yllä kuvatulla tavalla 

väärin, on ehkä ymmärrettävää, miksi Paavali ohjeistaa miehiä ja naisia erikseen, 

korostaa miehen ja naisen erillisyyttä, erilaista asemaa luomiskertomuksessa ja 

käyttää perusteluunsa teologisia argumentteja. Olihan väärinymmärryksen 

taustalla syvällisempi teologinen harhaan meneminen, johon liittyi naiseuden 

olemuksellinen hengellisyydestä ulkopuolisuus, joka perustui juuri 

luomiskertomusten luomisjärjestykseen. Voi toisaalta kysyä, auttaako Paavalin 

argumentointi lopulta korjaamaan oletettua perimmäistä väärinymmärrystä? Eikö 

jakeiden argumentointi melkeinpä vahvista filonilaista androgyynisyysajatusta: 

onhan teksti helposti ymmärrettävissä niin, että mies on naista lähempänä 

Jumalaa, Jumalan kunniana. Eikö tämä Korintin hengellisten naisten mielissä vain 

vahvistaisi ajatusta mieheksi muuntumisesta tavoiteltavana asiana?  

Ehkä Paavalin tähtäyspiste oli enemmän korostaa sitä, että ylösnousemus ei 

ole vielä, eikä tulevakaan ylösnousemus merkitse paluuta luomiskertomusten 

ihmisyyteen – filonilaiseen tai muuhun – vaan kyse on jostain vielä 

kokemattomasta aivan uudenlaisesta ”kirkkauden ruumiista” (15:43–44). Se 

koskee naisia ja miehiä yhtä lailla, mutta ilman että naiseudesta tuli luopua 

                                                
259 Varoittavaksi esimerkiksi Korintin kasteeseen turvaaville hengellisille Paavali nostaa esi-isien 
kasteen Mooseksen seuraajiksi (εἰς τὸν Μωϋσῆν ἐβαπτίσαντο) ja sen jälkeiset tapahtumat (1. Kor. 
10:1–12), joissa he ryhtyivät palvelemaan epäjumalia. Sanooko Paavali, että kaste ei ole 
”lopullinen ratkaisu”, vaan matkan aikanakin voi joutua Jumalan suosion ulkopuolelle ja tuhoutua 
erämaahan (10:5)?  Hän kirjoittaa myös, että Kristus ei lähettänyt häntä kastamaan vaan 
julistamaan evankeliumia (1. Kor. 1:17). Tämän hän sanoi siksi, että korinttilaiset muodostivat 
puolueita sen mukaan, kenen kastamia he olivat. Paavali vastaa tähän opettamalla, että kaste liittää 
ruumiiseen. Kaikki ovat kastetut yhdeksi ruumiiksi (εἰς ἓν σῶμα ἐβαπτίσθημεν), jossa ei ole 
juutalaista eikä kreikkalaista, orjaa eikä vapaata – eikä Apolloksen evankeliumia tai Keefaksen 
evankeliumia (1. Kor. 1:12–17; 1. Kor.12:13). Kasteessa ihminen kyllä puetaan Kristukseen, mutta 
se ei merkitse riisuutumista pois ihmisyydestä, sukupuolesta tai seurakuntaruumiin 
huomioimisesta. 
260 MacDonald 1987, 109–111. 



 113

luomiskertomusten luomiskuvausten perusteella. Paavalin ihmiskuva poikkesi 

huomattavasti aikansa ajattelusta ja ero koski myös naisia. Hänelle 

luomiskertomukset kuvasivat yhtä ja samaa ihmistä, miestä ja naista, jotka olivat 

siten molemmat Jumalan kuvia, ei vain jakeen 1. Moos. 1:27 ihminen (mies ja 

nainen), vaan yhtä lailla toisen luomiskertomuksen tomusta luotu mies ja miehestä 

luotu nainen. He olivat yhtä Kristuksessa261, mutta sukupuolensa säilyttäen. 

Luomisjärjestykseen viittaaminen selityksenä tai vaatimuksena naisen 

suuremmalle etäisyydelle jumalallisesta ei näin ollen ole nykyajan tai Paavalin 

kehittämä ajatus, vaan tulee ajalta ennen Paavalia. Paavalin teksti on tulkittavissa 

tämän kaltaisen hierarkian kumoamisena, sillä Paavali torjuu nimenomaan 

korinttilaisten käsityksen ensimmäisen ja toisen Aadamin erilaisesta etäisyydestä 

jumalalliseen ja hengelliseen. Jos yllä esitetty pitää paikkaansa, sukupuolesta 

luopuminen tai ensimmäisen hengellisen ihmisen androgyynisyys olisi toiminut 

ihmiskuvana, josta käsin korinttilaiset saattoivat perustella itselleen, miksi muista 

ei tarvinnut välittää ja erityisesti myös, miksi miesten häpäiseminen 

pukeutumisella olisi toisarvoinen asia. Olivathan he jo kuin ylösnousseita ja 

fyysisyyden yläpuolella. 

Päänpeittämisjaksossa Paavalin ensisijainen tarkoitus on lopettaa naisten ja 

miesten häpeällinen käyttäytyminen jumalanpalveluksessa. Teologinen 

argumentointi, jota hän luomisargumentein rakensi kohti lukua 15, heijastui 

kenties luomiseen liittyviin sanoituksiin myös päänpeittämiskysymyksessä.  Joka 

tapauksessa voimme ainakin pitää mahdollisena, että luomisjärjestyksen 

korostaminen yhä voimassa olevana todellisuutena saattoi olla korinttilaisille 

kuulijoille viesti naiseuden arvostamisesta mieluummin kuin päinvastoin.    

On varsin mahdollista, että Paavali ja Paavalin ajan seurakunnat käyttivät 

luomiskertomusta korostaakseen kaikkien ihmisten yhtäläistä asemaa suhteessa 

Jumalaan – sukupuolten hierarkian vahvistamisen sijaan. Tähän viittaavat 

mielenkiintoisella tavalla kirkon vaikuttajien argumentit noin sata vuotta Paavalin 

jälkeen tilanteessa, jossa kristittyjä jo vainottiin vahvemmin. Elaine Pagels kuvaa 

tapahtuminen kulkua kirjassaan Adam, Eve, and the Serpent. Tuolloin kirkko oli 

jo institutionalisoitunut ja naiset oli syrjäytetty kirkon karismaattisesta elämästä ja 

myöhemmistä valtarakenteista. Kuitenkin tilanteessa, jossa kirkkoisä Kleemens 

Aleksandrialainen ja Justinos Marttyyri puolustivat kristittyjä – erityisesti myös 

naismarttyyreja – taistelussaan keisarin jumalallisena pidettyä valtaa vastaan, he 

                                                
261 Vrt. 1. Kor. 6:16. 



 114 

vetosivat luomiskertomukseen ja kaikkien ihmisten, myös keisarin, tasa-

arvoisuuteen Jumalan kuvina ja Jumalan kätten työnä.  Tämä oli perustelu, kun 

haluttiin mitätöidä Rooman valtakunnan hierarkia ja puolustaa sitä, että 

kristittyjen ei pitänyt alistua tottelemaan maallisia, demonisiksi mainittuja, 

valtarakenteita. Jumalan kuvan ei pitänyt kumartaa keisarin kuvaa. Klemens jopa 

ylisti lapsia, naisia ja orjia siitä, että olivat vastoin isiensä, isäntiensä, tai 

aviomiestensä tahtoa tavoittaneet korkeimpia asioita, kuten marttyyriyden. 262,263 

Kannaltamme mielenkiintoista on, että juuri jumalakuvaisuus oli perustelu sille, 

että kristittyjen – orjien ja vapaiden, miesten ja naisten ja lasten – ei pitänyt 

sopeutua Rooman valtakunnan kaiken kattaviin hierarkioihin.  

Luomiskertomuksen tasa-arvoistava tulkinta on todennäköisesti lähtöisin 

varhaisten seurakuntien opetuksesta ja elämästä. Paavalin perintö palveli ainakin 

retorisella tasolla tilanteessa sata vuotta myöhemmin, kun oli taisteltava 

valtarakenteita vastaan toisaalla ja kyse oli usein elämästä ja kuolemasta. Siinä 

tilanteessa palattiin juurille. 

Lopuksi käydään läpi jakson tulkinta jae jakeelta.   

7.2 Tulkinta  

7.2.1 Perusta Kristuksessa (11:2–3) 

Paavali aloittaa jakson kiittämällä korinttilaisia siitä, että he ovat noudattaneet 

Paavalin opetuksia niin kuin Paavali oli ne heille välittänyt. Kenties kyse oli siitä, 

että kaikki osallistuivat sukupuoleen ja asemaan katsomatta yhteiseen 

jumalanpalvelukseen rukoillen ja profetoiden. Paavali oli itse opettanut, että 

Kristuksessa ei ollut juutalaisia tai kreikkalaisia, orjia tai vapaita, vaan ”meidät 

kaikki on kastettu yhdeksi ruumiiksi” (1. Kor. 12:13, Gal. 3:28). Seurakunta oli 

kuitenkin käytännössä jakaantunut hyvin erilaisiin ihmisryhmiin taloudellisen, 

etnisen, yhteiskunnallisen asemansa ja uskonnollisen taustansa mukaan. Yhden 

tapa rukoilla oli toiselle häpeällistä.  

 Paavali aloitti teologisen argumenttinsa menemällä ajassa taaksepäin aina 

luomiseen asti. Luomiskertomuksessa ei ollut miesten tai naisten välisiä tai 

keskinäisiä ristiriitoja, joten sieltä löytyy yhteinen pohja yhteiskuntaluokasta tai 

asemasta riippumatta. Paavali haluaa, että korinttilaiset tietävät, että ”jokaisen 

miehen pää on Kristus, naisen pää on mies ja Kristuksen pää on Jumala.”  

                                                
262 Pagels 1988, 32–56. 
263 Pagels (1988, 53) viittaa Klemensin tekstiin Stromata 4,8 



 115

Θέλω δὲ ὑμᾶς εἰδέναι ὅτι παντὸς ἀνδρὸς ἡ κεφαλὴ ὁ Χριστός 
ἐστιν, κεφαλὴ δὲ γυναικὸς ὁ ἀνήρ, κεφαλὴ δὲ τοῦ Χριστοῦ ὁ θεός. 
          (11:3) 

 Paavali käyttää sanaa ’jokainen’. Hän haluaa sanoa, että jokaisen miehen 

elämän lähde (κεφαλὴ) on Kristus – riippumatta siitä, millä yhteisön hierarkian 

tasolla mies on, onko hän roomalainen, kreikkalainen, juutalainen, orja tai vapaa. 

He kaikki ovat veljiä Kristuksessa ja kuuluvat Jumalan perhekuntaan. Heillä 

kaikilla oli vain yksi ”isä”, yksi ”Jumala”. Rooman valtakunnan suojelija-suojatti 

-järjestelmän ei saanut antaa erotella ihmisiä jumalanpalveluksessa. Heidän 

keskuudessaan ei pitänyt olla mitään ylemmyyden tai alemmuuden tuntoa, koska 

jokainen heistä oli Jumalan kuva ja kunnia (11:7a).264  

Vastaavasti naisen elämän lähde (luomisessa) on mies. Nainen ei ollut 

kaiken elämän lähde niin kuin suositut hedelmällisyyteen keskittyvät 

mysteerikultit opettivat.265  Vapaus Kristuksessa ei merkinnyt sen kaltaista 

riippumattomuutta miehistä, jota he tavoittelivat mysteerikultteihin osallistumalla. 

Kristuksessa ei ollut naisille ja miehille erillistä uskonnollista kulttia, vaan vain 

yksi Jumalan perhekunta. Lopuksi Kristuksen lähde on Jumala pelastushistoriassa. 

Kaikki elämä tulee lopulta Jumalasta.   

Näin tulkittuna selittyy myös jakeen 11:3 parien (mies & Kristus, nainen & 

mies, Kristus & Jumala) esitysjärjestys. Jos sukupuolihierarkian korostaminen 

olisi ollut Paavalin mielessä, ketjutus olisi ollut: Jumala on Kristuksen pää, 

Kristus on miehen pää, mies on naisen pää. Jakeen 11:3 parit ovat sen sijaan 

kronologisessa järjestyksessä: mies, Aadam on luotu Kristuksen kautta, nainen on 

luotu miehestä, ja lopulta Kristus – toinen Aadam – on lähtöisin Jumalasta.266  

Sen tähden Jumalan seurakunnassa – jonka jäsenet ovat riippuvaisia 

toisistaan ja elämänsä lähteestä – ”jokainen (πᾶς) mies, joka rukoilee tai profetoi 

niin, että hänellä ”on jotain päästä alaspäin tulevaa”, häpäisee päänsä 

(Kristuksen).” ja "jokainen (πᾶσα) nainen, joka rukoilee tai profetoi pää 

peittämättömänä, häpäisee päänsä (elämän lähteensä miehen ja fyysisen 

päänsä),..” Lauseet (11:4–5a) ovat rakenteellisesti korostetun identtiset miehille ja 

naisille. Molempien rukoilu ja profetoiminen on mainittu erikseen ikään kuin 

alleviivaten, että molemmat toimivat aivan samassa roolissa 

jumalanpalveluksessa. Jälleen Paavali korostaa, että sanottu koskee jokaista naista 

                                                
264 Finney 2010, 48; Bartchy 1999, 68–77. 
265 Kts. esim. Kroeger & Kroeger 2003, 108–109. Esimerkiksi Isiksen ajateltiin olevan 
universumin luova prinsiippi ja kaiken luomakunnassa olevan synnyttäjä. 
266 Esim. Bilezikian 1985, 138–139. 



 116 

aivan riippumatta siitä, mikä naisen asema yhteisössä on. Jakeet 5b–6 ovat sitten 

yksinkertaisesti Paavalin tapa ilmaista, mitä pukeutumistyyliä hän piti 

häpeällisenä naisille, kuten luvussa 6.2 pääteltiin.  Viesti meni perille hiuksensa 

valtoimiksi päästäneille naisille.   

Miltä tämä argumentointi kuulosti niiden viisaiden keskuudessa, jotka 

pitivät itseään jo ylösnousseina ja olivat kenties saavuttaneet mielessään tilan, 

jossa sukupuolta ei ollut tai ainakin näkivät Jumalan kuvakseen luoman ihmisen 

androgyynisenä ensimmäisen luomiskertomuksen (1. Moos. 1) kuvaamana 

ihmisenä? Jos he ajattelivat filonilaisittain, toisen luomiskertomuksen (1. Moos 2) 

kuvaamat erillisiksi luodut mies ja nainen olivat heille ”tomuihmisiä” ja sellaisena 

kauempana Jumalasta. Paavalin tapa lukea kirjoituksia on toinen. Hänelle ei ollut 

kahta eri luomiskertomusta, vaan hän yhdisti ne yhdistämällä ensimmäisen 

luomiskertomuksen toteamuksen ihmisestä (miehestä ja naisesta) Jumalan kuvana 

toisen luomiskertomuksen kuvaukseen miehen ja naisen erillisestä luomisesta. 

Voimme olettaa, että niin Paavalille kuin kirjeen vastaanottajillekin on 

selvää, että niin miehillä kuin naisilla oli suora suhde Kristukseen, heidän 

elämänsä perimmäiseen lähteeseen – varsinkin kun aiheena oli julkinen rukoilu ja 

profetoiminen. Olihan Paavalin keskeistä teologiaa ajatus Kristuksessa elämisestä: 

” En enää elä minä, vaan Kristus elää minussa” (Gal. 2:20) tai ”Mutta uskon 

tultua me emme enää ole kasvattajan alaisia. Sillä te olette kaikki uskon kautta 

Jumalan lapsia Kristuksessa Jeesuksessa. Sillä kaikki te, jotka olette Kristukseen 

kastetut, olette Kristuksen päällenne pukeneet.” (Gal. 3:26-27). Tämä 

varhaiskirkon kasteformulanakin pidetty kohta selvästi koski myös naisia.  

Ero miehen ja naisen elämän lähteissä kytkeytyy tilanteen luonteeseen: 

Miehen pään peittäminen vaatekappaleella ei ollut inhimillisesti häpeällistä, mutta 

Paavali toteaa tavan häpäisevän Kristusta. Naisten avoimet hiukset puolestaan 

tuottivat häpeää yhteisössä sekä naisille itselleen että miehille. Nainen häpäisi 

näin fyysisen elämän lähteensä (luomisessa).  

Miehille osoitetulle päänpeittämiskiellolle sen sijaan tarvittiin muu kuin 

sosiaaliseen häpeään vetoava perustelu, sillä eihän pään peittäminen ollut miehille 

häpeällistä. Koska se oli päinvastoin merkki asemasta, miksi se olisi ollut 

häpeällistä suhteessa Kristukseen?  



 117

7.2.2 Häpeästä kunniaan ja vastavuoroisuuteen (11:7–9) 

Saatuaan kuvattua hiukan epäsuorasti naisten häpeällisen käyttäytymisen Paavali 

on vihdoin valmis perustelemaan, miksi miehen ei pidä peittää päätään (ja naisen 

pitää):  

Miehen (Ἀνὴρ μὲν γὰρ)267 ei pidä peittää päätään, koska hän on 
Jumalan kuva ja kunnia (εἰκὼν καὶ δόξα θεοῦ). Nainen taas on 
miehen kunnia (ἡ γυνὴ δὲ δόξα ἀνδρός ἐστιν).  (11:7) 

 
Jae 7 on Paavalin kunniaan pohjaava perustelu sille, miksi miehen ei pidä 

peittää päätään ja naisen pitää (hiuksillaan). κεφαλή-rakenne muuttuu nyt kunnia 

(δόξα)-rakenteeksi: mies on Jumalan kunnia ja nainen on miehen kunnia. 268 

Metafora ”päästä” on tehnyt sen tehtävän, mitä varten Paavali sitä käytti. Paavalin 

argumenttiin ilmestyy nyt toisen päänä olemisen sijaan ajatus toisen kunniana 

olemista. Onkin esitetty, että Paavali viittasi mieheen Jumalan kuvana (εἰκὼν) 

vain päästäkseen kiinni käsitteeseen kunnia (δόξα).269 Ihmisen kunnia tulee 

Jumalan luomistyöstä. Lähtemällä liikkeelle miehestä Jumalan kuvana ja 

kunniana argumentti pohjaa nimenomaan luomiseen.   

Mies on Jumalan kuva ja kunnia, sillä mies on luotu Kristuksen, elämän 

lähteensä, kautta. Tästä Paavali saa Kristukseen perustuvan syyn, miksi miehen ei 

pidä peittää fyysistä tai metaforista päätään. Käytännössä Paavali sanoo yläluokan 

miehille, että heidän tulkintansa Jumalan kunnioittamisesta pään peitteillä oli 

itseasiassa Jumalan häpäisemistä.270 Kristusta ei tietenkään pitäisi peittää 

rukoiltaessa ja profetoitaessa.  

                                                
267 Konjunktio γὰρ on hyvin tavallinen UT:ssa. Se tuo esiin perustelun tai selityksen edellä 
sanotulle. Tässä tapauksessa se ilmaisee alkavaa selitystä sille, miksi miehen ei pitänyt peittää 
päätään ja naisen piti peittää päänsä. Yhdessä esiintyvät μέν ja δέ puolestaan ilmaisevat 
vastakkainasettelua, ”toisaalta…toisaalta”, mutta suomen kieltä ”kevyemmin” (Aejmelaeus 2008, 
229–231). Tässä tapauksessa seuraan KR92:ta ja käännän tarkoituksen sanalla ”taas” jakeessa 7. 
Näin Paavali ilmaisee sitä, että hän ikään kuin korvaa jakeen 11:3 pää-sanan kunnia-sanalla 
miehen ja naisen välissä suhteessa. 
268 Harvemmat tutkijat ovat nähneet Paavalin argumentoinnissa tarkoituksellista rinnastusta 
κεφαλή ja δόξα-rakenteiden välillä. Siitä huolimatta κεφαλή-rakenteeseen lähtökohtaisesti luettu 
hierarkkinen sisältö usein siirtyy δόξα-rakenteeseen, jolloin kunniana olemisen tulkitaan 
alamaisuuden merkkinä. Hierarkkisen tulkinnan mahdollistamiseksi käännöksiin on usein lisätty 
sinne kuulumaton verbi ’heijastaa’: nainen heijastaa miehen kunniaa. Esim. Lakey (2010, 110-
111) kuitenkin rinnastaa κεφαλή ja δόξα-rakenteet.  
269 Esim. Gundry-Volf 1997, 156. 
270 Antiikin aikana kuva (εἰκὼν) liittyi usein myös kunniaan ja maineeseen sitä kautta, että 
esimerkiksi Jumalan tai kuninkaan kuva (patsas) asetettiin kaupunkeihin välittämään hänen 
valtaansa, voimaansa ja kirkkauttaan (δόξα). Jos kuva näytti epäkunnioittavalta – ollen esimerkiksi 
likainen – tämä heijastui negatiivisesti kuninkaan tai Jumalan maineeseen. Esimerkiksi 
huonokuntoinen keisarin patsas häpäisi keisaria (Worthington 2011, 167).     



 118 

Miksi sitten mies on tekstissä Jumalan, eikä Kristuksen, kunnia? Tämä tulee 

ymmärrettäväksi, kun huomioimme, että Paavali on jo luonut kytköksen 

fyysisestä ruumiin osasta Kristuksen ruumiiseen. Hän ei enää tarvitse 

argumenttiinsa metaforaa päästä elämän lähteenä. Sen sijaan Paavalin ajatus on jo 

julkisessa rukoustilanteessa, jossa miehen (ja naisen) tuli ilmentää Jumalan 

kunniaa. Tässä on syytä huomata, Dunnin tapaan, että Paavali kohdistaa 

rukouksen yleensä Jumalalle, ei koskaan Kristukselle. Vastaavasti vain Jumala on 

hänelle perimmäinen ylistämisen ja kunnioittamisen (δοξάζω) kohde.271 

Kun Paavali jatkaa sanomalla, että nainen on miehen kunnia (δόξα), hän 

jättää ilmaisusta pois ”kuva”-osan. Nainen on toki Paavalin ajattelussa Jumalan 

kuva, mutta hän ei ole miehen kuva. Sen sijaan nainen on miehen kunnia. 

Tulkitsen tämän muistutuksen osuvan erityisesti niihin naisiin, jotka miehiä 

häpäisten päästivät hiuksensa valtoimiksi. Ylimääräisen verbin lisääminen 

käännökseen niin, että ”nainen heijastaa miehen kunniaa” on liittynyt jakson 

sukupuolihierarkiaa korostavaan lukutapaan.272 Sen sijaan jonkun kunniana 

oleminen – toisen kunnian heijastamisen sijaan – on toista kunnioittava ilmaisu 

kenelle hyvänsä sanottuna tänäänkin.  Jeesuksen mukaan (Joh. 17:22) juuri 

kunnian antaminen toiselle luo ykseyden, juuri sen sovinnon ja yksimielisyyden 

(ὁμόνοια), johon Paavali korinttilaisia kirjeellään kehotti.273 Jos olet ystäväsi, 

aviomiehesi tai toisen kristityn kunnia, haluaisitko tuottaa hänelle häpeää 

käyttäytymällä häpeällisesti ajatellen vain omaa etuasi? Ehkäpä Paavalin 

vetoomus oli tämän suuntainen.   

 Tässä yhteydessä on hyvä muistaa, että kunnia ja häpeä olivat kreikkalais-

roomalaisessa kulttuurissa painavia asioita – jopa niin, että kulttuuria kutsutaan 

kirjallisuudessa häpeän ja kunnian kulttuuriksi.  Kunnian tavoittelu ja häpeän 

välttäminen ohjasivat ihmisten käyttäytymisestä enemmän kuin osaamme omasta 

kulttuuristamme käsin ajatella. 

 Paavali jatkaa perustelemalla sitten jakeessa 11:8, miksi nainen on miehen 

kunnia. Perustelunsa δόξα-rakenteen erikoisemmalle osalle naisesta miehen 

kunniana Paavali haki edelleen luomiskertomuksesta. Nyt vain pää-sanan 

alkuperä-merkitys sanoitetaan ikään kuin toisin sanoin.  

Sillä (οὐ γάρ) mies ei ole alkuisin naisesta (ἐκ γυναικὸς), vaan 
nainen miehestä (ἐξ ἀνδρός) (11:8) 

                                                
271 Dunn 1998, 258–259. 
272 Esim. KR92 (vrt. KR38).  
273 Ricotta 2004. 



 119

Niitä naisia, jotka päästivät tai aikoivat päästää hiuksensa vapaaksi, hän 

muistuttaa siitä, miten asiat olivat aluksi. Sen sijaan, että nainen olisi ollut miehen 

elämän lähde, Jumalan luomisjärjestys oli päinvastainen: Nainen oli lähtöisin 

miehestä, eikä mies naisesta, kuten mysteerikultit opettivat.  

Paavali jatkaa jakeessa 9 kuin edelleen suunnaten sanansa terävimmin 

mysteerikulttitaustaisille naisille – ja kenties myös miehille. 

 eikä miestä luotu naisen tähden, vaan nainen miehen tähden. (11:9) 

Tuskin Paavali olisi voinut selkeämmin sanoa mysteerikulteista pelastusta 

hakeneille, että niiden tarjoama erottautuminen ja riippumattomuus miehistä tai 

ajatus naisesta elämän lähteenä, ei ollut yhteensopiva kirjoitusten kanssa.274  

Ilmaisu viittaa jakeeseen (1. Moos. 2:18): Jumala loi naisen miehelle ’vertaiseksi 

avuksi’. Septuagintassa tämä on ilmaistu sanoilla, βοηθὸς ὅμοιος αὐτῷ. Sekä 

hepreaksi että kreikaksi ’apu’-sanaa käytetään Vanhan testamentin teksteissä 

lähinnä Jumalasta, joka on ihmisen apu. Asian voi ilmaista myös niin, että miestä 

ei luotu sen tähden, että nainen tarvitsi miehen apua, vaan nainen luotiin, koska 

mies tarvitsi naisen apua.275 Apu-sanan kytkeytyminen kirjoituksissa nimenomaan 

Jumalaan sulkee sanasta itsestään raamatullisessa kielessä pois vähättelevän 

’pikkuapulais’-merkityksen. Päinvastoin ilmaisun voisi yhtä hyvin lukea 

merkityksessä ’vahva, mutta vertainen, apu’. Mysteerikulttien tarjoama vapaus ja 

tasa-arvo ja siihen liittyvät toimintatavat olivat siten jotain muuta kuin Paavalin 

opettama vapaus ja vastavuoroisuus Kristuksessa.   

Nainen miehen kunniana saattoi olla hyvinkin radikaali väite myös 

miesnäkökulmasta nimenomaan luomiskertomukseen kytkettynä. Kuten aiemmin 

todettiin, Korintissa oli mysteerikulttien vaikutuksen lisäksi myös filonilaiseen 

eksegeesiin perustuvia ajatuksia luomiskertomuksesta. Niihin kuului ajatus 

naiseudesta mieheyttä vähempiarvoisena. Sanoituksen naisesta miehen kunniana 

voikin nähdä tätä taustaa vasten ilmaisuna, joka ilmensi naiseuden arvostusta.  

Tässä yhteydessä on kenties hyvä huomioida, että filonilaisessa eksegeesissä 

naiseuden vähempiarvoisuus kytkeytyi juuri siihen, että toisessa 

luomiskertomuksessa kuvattu ihmisyys nähtiin poikkeamana Jumalan 

täydellisestä androgyynistä ihmisyydestä, jota ensimmäinen luomiskertomus 

                                                
274 Kroeger (1987, 27–34) kuvaa naisten eriytynyttä jumalien palvontaa ja tapoja, kuten miehiin 
kohdistuvaa vihamielisyyttä ja seremoniallisia huutoja, jotka olivat yleisiä naisten harjoittamissa 
kulteissa. Toisaalta miehet suhtautuivat halveksien naisiin varsinkin valtioon liittyvän uskonnon 
harjoittajina. Sekä kreikkalaiset että roomalaiset yrittivät säädellä ja rajoittaa naisten uskonnon 
harjoitusta lakien avulla ja väkivalloin.  
275 Padgett 1984, 81. 



 120 

kuvasi. Paavali sen sijaan yhdisti naisen luomisen miehestä (toisessa 

luomiskertomuksessa) saumatta miehen (ja naisen) luomiseen Jumalan kuvaksi 

(ensimmäisessä luomiskertomuksessa, 1. Moos. 1:27). Nämä kaksi kuuluivat 

samaan todellisuuteen ja olivat siten molemmat Jumalan hyvää luomistyötä. 

Nainen ei siis ollut vähempiarvoinen sen tähden, että naisen tarkempi luominen 

kuvataan vasta toisessa – Jumalan täydellisestä ajatuksesta poikkeavassa – 

luomiskertomuksessa.   

Hierarkkista tulkintalinjaa edustavista nykyeksegeeseistä poiketen jakeen 

11:8 ilmaisu siitä, että nainen on alkuisin miehestä, on alkuperäisessä 

kontekstissaan epäilemättä välittynyt kuulijoille naisten arvoa nostavana 

ilmaisuna myös suhteessa ajan filosofien ja kirjoittajien ajatuksiin. He kertoivat 

naisen luomisen usein päinvastoin kuin Vanhan testamentin luomiskertomuksissa: 

nainen oli luotu vähempiarvoisesta materiaalista kuin mies. Esimerkiksi mies oli 

luotu jumalallisesta aineesta ja nainen maan tomusta. Nainen oli ylipäätään 

kykenemätön miehen kaltaiseen hengelliseen tai intellektuaaliseen havainnointiin. 

Esimerkiksi Platon piti todella jaloja sieluja maskuliinisina ja sen tähden ne 

etsisivät rakkauden kohteensa toisesta miehestä.276 Jakeet 11:8–9 voikin nähdä 

perusteluna sille, että nainen on miehen kunnia juuri naisena, ilman tarvetta 

muuttua muuksi. 

Paavali korostaa sitä, että Jumala loi miehen ja naisen vastavuoroiseen 

suhteeseen, tarvitsemaan toisiaan. Tätä korostaa naisen luominen miehestä ja 

toisaalta se, että ihmisen (miehen) ei ollut hyvä olla yksin, ilman ’vertaista apua’. 

Nainen oli miehen kunnia. Tässä on syytä jälleen palauttaa mieliin Korintin 

seurakunnan perusongelma: eriseuraisuus ja toisista piittaamattomuus, jonka 

teologisena perusjalkana vaikutti olevan käsitys siitä, että he jo elivät 

ylösnousemuselämää, jossa jokainen oli ”oman hengellisyytensä seppä”.  Tähän 

kontekstiin naisten suosimien mysteerikulttien vaikutus toi vain oman lisänsä. 

Paavalin tapa käyttää luomiskertomusta osapuolten vastavuoroisuuden 

korostamiseen sopii loogisesti yhteen tässä työssä esitettyyn tilannekuvaan.  

Palataan vielä hetkeksi Paavalin erikoiseen ratkaisuun jakeessa 11:7 kytkeä 

kunnia, δόξα, luomiskertomukseen, jossa siitä ei ollut mitään mainintaa. Paavali 

tunnetusti käytti kirjoitusten tekstejä yhdistellen niitä vapaasti kuljettaakseen siten 

argumenttiaan.277 ’Kunnian’ lisääminen luomiskertomukseen kertoo siitä, miten 

                                                
276 Kts. Kroeger 1991, 277–279, jossa myös viitteitä alkuperäisiin teksteihin. 
277 Kujanpää 2012, 93–94. 



 121

tärkeä kunniaan vetoaminen oli hänen argumenttinsa kannalta: kunnia korvaa 

häpeän.  Sinällään Jumalan luomistyö Jumalan kunniana ei ollut outo ajatus, sillä 

psalmissa (8:5–6) Herraa ylistetään siitä, että Hän on tehnyt ihmisestä lähes 

kaltaisensa olennon (LXX: ἀγγέλους), ja seppelöinyt hänet kunnialla ja 

kirkkaudella (δόξῃ καὶ τιμῇ ἐστεφάνωσας αὐτόν) (LXX).278 Septuagintan 

psalmeja on arveltu käytetyn alun perin nimenomaan juutalaisen yhteisön 

kokoontumisissa rukoukseen ja ylistykseen. Niillä oli myös yhteisön identiteettiä 

vahvistava luonne.279 Juuri Psalmien kirjaa Paavali lainaa kirjeissään eniten heti 

Jesajan kirjan jälkeen.280 Ehkäpä mainittu psalmien kohta oli enkelien kielillä 

puhuville, riitaisille korinttilaisille hyvinkin tuttu heidän kokoontumistensa 

rukous- ja ylistystilanteista. Joka tapauksessa argumentti oli ymmärrettävä 

riippumatta siitä, osasivatko korinttilaiset yhdistää viittauksen miehestä Jumalan 

kunniana psalmiin 8. Paavalin mielestä  – ja ehkä hän sitä juuri halusi 

kommunikoida – Kristuksen kunnian ja kirkkauden tulisi ilmetä seurakunnan 

rukouksessa ja ylistyksessä. Olihan Jumala edeltä määrännyt heidät Poikansa 

kuvan (εἰκών) kaltaisiksi, ja heidät myös kirkastanut (δοξάζω) (Room. 8:29–30).  

7.2.3 Valta päähänsä enkeleiden tähden (11:10) 

Paavali ilmaisee lopulta kehotuksensa liittyen naisten hiustyyliin suorasanaisesti 

ilman metaforia. Nytkään hän ei halua osoittaa sormellaan suoraan ketään tai 

määrätä korinttilaisten vapaudelle uusia rajoja. Sen sijaan hän kirjoittaa:  

Tämän vuoksi (διὰ τοῦτο) naisella tulee olla valta ja kontrolli 
päähänsä (ἐξουσίαν ἔχειν ἐπὶ τῆς κεφαλῆς) enkeleiden tähden. 
          (11:10). 

διὰ τοῦτο viittaa Paavalin edeltävään perusteluun. Edellä sanotun perusteella 

mysteerikulteista kääntyneillä naisten tulee käyttää omaa valtaansa päähänsä ja 

harjoittaa itsekontrollia. Hengen johdossa oleminen ei merkitse sitä, että 

profetoiva tai rukoileva nainen menettää kontrollin hiuksiinsa tai 

käyttäytymiseensä. Kyse ei ole mysteerikulttien villeistä hurmoksellisista 

                                                
278 Kts. Worthington (2010, 212, alaviite 127) niin nykytutkijoiden kuin antiikin kirjoittajien 
näkemistä yhteyksistä luomiskertomuksen ja psalmin 8 välillä.   
279 Aejmelaeus A. 2004, 247–248. Aejmelaeus toteaa, että Paavalille Psalmien kirja oli tavallaan 
profeetallinen kirja, josta hän ammensi yhtä lailla kuin muistakin pyhistä kirjoituksista silloin, kun 
hän perusteli omaa opetustaan. 
280 Aejmelaeus A. 2004, 247. Paavalin 107 Vanhan testamentin sitaatista 24 on psalmeista, yleensä 
Septuagintan mukaan. Smith (1988, 268–274) listaa Paavalin suorat sitaatit. Hän toteaa, että 
erityisesti Korinttilaiskirjeissä Paavali siteeraa Vanhaa testamenttia, niin että ilmaisee vähemmän 
huolellisesti, että kyse on siteerauksesta.   



 122 

menoista, joita erilaiset henget ohjaavat ja kontrolloivat naisen hurmoksellista 

toimintaa.  

Paavali muistutti, että enkelit olivat läsnä, mutta ne eivät olleet 

mysteerikulttien enkeleitä tai demoneita, joiden hallintaan heittäydytään. 

Ilmeisesti Korintissa ajateltiin, että henget kontrolloivat profeettaa. Tähän viittaa 

Paavalin toteamus myöhemmin kirjeessä, että ”profeettojen henget ovat 

profeetoille alamaiset” (14:32). Tällä tavoin Paavali perusteli kehotustaan 

profeetoille ja kielillä puhujille odottaa vuoroaan sen sijaan, että puhuisivat 

toistensa päälle (14:26–33). Kenties jotkut toistensa päälle puhuvista profeetoista 

päästivät tai aikoivat päästää myös hiuksensa avoimiksi tavoitellessaan 

hurmoksellisuutta. Paavali sanoo heille, että naisella itsellä tulee olla valta ja 

kontrolli päästään, ei henkivalloilla.  

Tutkijoita yleensä hämmentää jakeen loppuosa, jossa Paavali totesi, että 

naisella tulee olla valta ja kontrolli ”enkeleiden tähden”. Ei-uskonnollisessa 

kielessä enkeliä tarkoittava sana merkitsi lähettilästä. Monesti on arveltu, että 

Paavali saattoi viitata vierailijoihin, joiden tähden häpeällistä käyttäytymistä tuli 

välttää. Syynä tähän tulkintaan on ollut vaikeus ymmärtää, miksi Paavali 

mainitsisi enkelit tässä yhteydessä.    

Tulkitsen sanan tässä yhteydessä Jumalan hyviksi enkeleiksi, joiden 

ajateltiin olleen läsnä jumalanpalveluksessa.281 On syytä huomata, että ἄγγελος oli 

Septuagintaan valittu käännös nimenomaan hepreankieliselle enkeli-sanalle ja 

siten sana oli leimautunut ’enkeliksi’ uskonnollisessa kielessä.282 Ajatus 

enkeleistä ei ole kaukaa haettu siksikään, että Korinttilaiskirjeessä itsessään on 

viitteitä Jumalan enkeleiden läsnäoloon. 283  

Ensimmäisen Korinttilaiskirjeen tekstistä voi päätellä, että Korintissa oli 

todennäköisesti epäilyksiä siitä, oliko hurmosilmiöiden takana Jumalan henki vai 

demonit.284 Hiuksensa vapaaksi päästävät mysteerikulttitaustaiset naiset saattoivat 

olla osaltaan näiden epäilyjen taustalla. Viittaamalla enkeleihin Paavali halusi 

                                                
281The Fall of the Watchers ymmärretään ajan juutalaisessa kirjallisuudessa menneisyyden 
tapahtumana, joka ei tulisi toistumaan (Peters 2008,12). Petersin tavoin Morna Hooker (2008, 115) 
huomauttaa, että enkelit eivät Uudessa testamentissa hyökkää koskaan naisten kimppuun. 
282 Jobes & Silva 2000, 199. 
283 Kuten aiemmin mainittiin ajatus ihmisestä Jumalan kunniana saattaa hyvin olla peräisin 
psalmista 8, jossa on myös maininta enkeleistä LXX:ssä: ”Teit hänestä (ihmisestä) vähän enkeleitä 
(ἀγγέλους) alhaisemman olennon ja seppelöitsit hänen kunnialla ja kirkkaudella (δόξῃ καὶ τιμῇ)” 
(Ps.8:6).   
284 Aejmelaeus L. 1981, 65–68. 



 123

viedä ajatukset tilanteen pyhyyteen.285 Korinttilaiset puhuivat enkeleiden kielillä 

(13:1), joten enkelit olivat todennäköisesti myös heille taivaallisia olentoja, joiden 

uskottiin olevan läsnä heidän kokoontumisissaan. Lisäksi korinttilaiset arvostivat 

enkelien kielillä puhumista Paavalin mielestä liikaakin.286 Se oli heille tapa 

lähestyä jumalallista, aivan kuten mysteerikulteissa avoimet hiukset olivat tapa 

antautua hurmoksellisuuteen ja oletettavasti henkien kontrolloitavaksi.   

Enkeleiden läsnäoloon viittaa ehkä selkeimmin Paavalin aiempi toteamus 

samassa kirjeessä siitä, että enkelit katselivat myös hänen oman elämänsä 

”näytelmää” (4:9). Varmasti enkelit seurasivat myös Korintin seurakunnassa 

tapahtuvaa ”näytelmää” ja hämmennystä, eikä näky ollut kunniaksi Jumalalle eikä 

ihmisille.  

Enkeleiden ajateltiin olevan läsnä jumalanpalveluksessa jo Qumranin 

yhteisössä, joten tässä esitetty ajatus ei ollut uusi tai erikoinen. Qumranin tekstit 

valaisevat vuosituhannen vaihteen juutalaista – myös farisealaista – ajattelutapaa. 

Juutalaisten ryhmittymien ajattelu heijastui Qumranin yhteisön ajattelussa, mutta 

myös yhteisön ajattelu vaikutti ympäristöönsä.287 Usein kommentaattorit 

tulkitsevatkin osin Qumranin tekstien perusteella Paavalin viittaavan enkeleiden 

läsnäoloon jumalanpalvelukseen.288 Toisen temppelinajan aikana kehittyi 

laajemminkin spekulaatioita hyvistä ja pahoista enkeleistä. Ne kuuluivat sen ajan 

käsitykseen maailmankaikkeuden rakennelmasta.289  

Qumranin tekstit valaisevat myös Paavalin – ja hänen juutalaisten 

vastustajiensa – ajattelun taustoja muun muassa vanhurskaudesta, laista ja 

eskatologiasta. Paavalille tyypillinen ”jo nyt, ei vielä” ajattelu löytyy myös 

Qumranin teksteistä, kuten ajatus Jumalan lapsista (Valon lapsista) ja Jumalan 

liitosta kansansa kanssa. Ajattelun rakenteissa ja sanoituksissa on yhtäläisyyksiä: 

esimerkiksi Paavalin ilmaisu ’lain teoista’ esiintyi ensimmäisen kerran Qumranin 

teksteissä.290    

Voisivatko yhtäläisyydet koskea myös käsityksiä enkeleiden roolista? 

Frennesson tutki väitöskirjassaan Qumranin tekstikatkelmien pohjalta enkelien 

roolia yhteisön elämässä ja liturgiassa. Hän toteaa, että jakeen 2. Moos. 19:6 

                                                
285 Vrt. Økland 2004, 183–184. 
286 1. Kor. 13:1 
287 Kenneth Liljeströmin ja Mika Pajusen kurssi Qumran ja UT.  Helsingin yliopiston eksegetiikan 
laitos 2014. 
288 Kts. Thiselton 2000, 839–840; Keener 2005, 94. 
289 Wassén 2009, 317. 
290 Paavalin ja Qumranin yhteyksistä tarkemmin kts. Dunn & Charlesworth 2006 ja Wright 2006. 



 124 

sanamuoto, ”Ja te olette minulle pappisvaltakunta ja pyhä kansa” kuvaa hyvin 

yhteisön itseymmärrystä.  Yhteisö näki itsensä todellisena Israelina, valittuna 

kansana, jonka tehtävänä oli valmistaa tietä Herralle. Jumala oli läsnä valitun 

kansansa, ”valon lasten”, kanssa paitsi sodassa myös heidän rukouksessaan ja 

ylistyksessään. Läsnäolo ilmeni enkelien läsnäolona. Valon lapsia johti Valon 

ruhtinas (Totuuden enkeli) ja pimeyden lapsia johti Belial (Pimeyden enkeli). 

Frennesson toteaa, että teksteistä käy ilmi ”lähes käsin kosketeltavan välitön ja 

avoin ilmapiiri suhteessa taivaalliseen maailmaan”. Jumalaa ylistettiin yhdessä 

taivaallisten joukkojen ja enkeleiden kanssa ”tässä ja nyt” ja samalla yhteys 

suuntautui tulevaisuuteen. 291  

Enkelien roolit olivat moninaiset. Ne ylläpitivät luomakunnan järjestystä, 

palvoivat ja ylistävät Jumalaa – myös yhdessä ihmisten kanssa – ja täyttivät hänen 

määräyksiään, panivat toimeen tuomioita Jumalan toimeksiannosta. Wassén 

arvelee, että enkelien liturgialla ja lauluilla oli tarkoitus saada ihmiset tuntemaan 

yhteyttä enkelien kanssa. Hän kysyy, pyrittiinkö mystisellä runokielellä 

jäljittelemään enkelien salaista kieltä (vrt. 1. Kor. 13:1). On ehdotettu, että laulut 

kuvastaisivat uskoa siihen, että ihmiset voisivat muuttua enkeliksi tai pyrkisivät 

jäljittelemään enkeleitä. Sotakääröksi kutsutuissa teksteissä Valon lapset ja 

Pimeyden lapset taistelevat jumaliensa voimalla: Belial johtaa ”tuhon enkeleiden” 

armeijaa. Taivaalliset sotajoukot puolestaan ovat Mikaelin komennossa, samalla 

kun ihmisten tasolla papit johtavat valon lapsia. Enkelit liittyivät ihmisiin, joiden 

puolestaan oli oltava rituaalisesti puhtaita ja vammattomia. Seurakuntasäännössä 

kielletään rituaalisesti epäpuhtaita ja vammaisia jäseniä osallistumasta kokouksiin 

”pyhien enkelien” vuoksi. Jäseniltä edellytettiin suurta pyhyyden tasoa. Wassén 

arvelee, että ehkä pelättiin myös riivaajien vaikutusta ja näiden aiheuttamia 

sairauksia. Enkeleiden kautta oli mahdollista saada tietoa jumalallisista 

salaisuuksista. Qumranin Damaskon kirjassa kerrotaan, kuinka suurin osa Israelin 

kansasta on kiinni Belialin kolmessa verkossa. Ne oli tehty niin, että ne näyttävät 

ihmisistä kolmelta vanhurskauden lajilta: verkot olivat haureus, rikkaus ja 

pyhäkön saastuttaminen.292   

Ylläkuvatun kaltaiseen todellisuuteen voi nähdä viitteitä pitkin 

Korinttilaiskirjettä, joka koostuu teemoiltaan Paavalin kehotuksista liittyen 

haureuteen, rikkauteen ja pyhäkön saastuttamiseen. Kirjeessä on viitteitä 

                                                
291 Frennesson 1999, 113–117. Kts. myös Thiselton 2000, 839–840; Keener 2005, 94. 
292 Wassén 2009, 307–317. 



 125

enkeleihin ja tuomitsemiseen (vrt. 1. Kor. 5:5, 6:3, 11:31), pyhyyteen ja 

puhtauteen (6:9,19), erottautumiseen (5:11, 6:16–17, 10:21) ja enkelien kielillä 

puhumiseen.   Pyhyyden vaatimukseen sopii varsin hyvin ajatus siitä, että Paavali 

olisi vedonnut enkeleiden läsnäoloon kehottaessaan mysteerikulttitaustaisia naisia, 

jotka tavoittelivat yhteyttä jumalalliseen, käyttämään valtaansa kontrolloidakseen 

omaa päätään, eli itseään ja pukeutumistaan juuri rukoillessa ja profetoitaessa – 

enkeleiden läsnä ollessa. Paavalille toki epäpyhää ei ollut naiseus tai vammaisuus, 

vaan mieluummin toisten häpäiseminen ja vain oman edun ja kunnian ajaminen.  

Vaikuttaa mahdolliselta, että myös enkelikysymyksessä rakenteet säilyivät, mutta 

sisältö muuttui vastaamaan uutta uskoa, jonka keskipisteenä oli Kristus, 

juutalaisen eskatologisen odotuksen täyttymys. 

Paavali vetoaa korinttilaisiin, että enkeleiden tähden naisten oli syytä 

kontrolloida käyttäytymistään ja peittää päänsä niin kuin kulttuurissa tapana oli. 

Yhteys jumalalliseen ei voinut merkitä hiusten valtoimiksi päästämistä, jotta 

profetoiva ja rukoileva nainen näin saisi yhteyden hurmoshenkiin. Oli syytä olla 

samalla puolella Jumalan Hengen kanssa. Henget olivat alamaisia profetoivalle 

naiselle, eikä päinvastoin. Pyhyys merkitsi tässä tapauksessa seurakuntaruumiin 

muiden jäsenten huomioimista individualististen pyrkimysten sijaan. 

 Tämän johtopäätöksen sanottuaan Paavali ennakoi vastaväitteitä ainakin 

kahdelta taholta, kuten aiemmin luvussa 6 pääteltiin. Mysteerikulttitaustaiset 

ihmettelisivät Paavalin rajoituksia vapaudelle Kristuksessa ja yläluokan naiset 

kenties olisivat taipuvaisia vaatimaan pään peittämistä aviohunnulla tai 

vaatekappaleella.    

7.2.4 Vastaväitteisiin: kuitenkin kaikki on Jumalasta (11:11–12) 

Molempiin naisten ”äärisuunnilta” tulleisiin vastaväitteisiin Paavali vastaa 

teologisella argumentilla jakeissa 11:11–12, jälleen hyödyntäen 

luomiskertomusta.  

Herrassa ei kuitenkaan293 ole naista ilman miestä eikä miestä 
ilman naista. Sillä niin kuin nainen on alkuisin miehestä, niin 
myös mies on (syntynyt) naisen kautta, mutta kaikki on alkuisin 
Jumalasta. (11–12) 

Paavali vastaa sekä mysteerikulttitaustaisille että yläluokan naisille, että 

pää-kunnia -rakenteilla ja luomisjärjestyksellä (kuka on alkuisin kenestä) ei 

                                                
293 Olen kääntänyt konjunktion πλὴν sanalla ’kuitenkin’, joka on sanan tavanomainen merkitys. Se 
voi ilmaista sitä että ”argumentti on päättymässä ja nostaa esille oleellisen”. Se ilmaisee myös 
lievää vastakohtaisuutta edellä sanottuun.  



 126 

lopulta ole merkitystä, sillä kaikki on lopulta lähtöisin Jumalasta. Herrassa ”ei ole 

naista ilman miestä eikä miestä ilman naista”. Sukupuolet tarvitsevat toisiaan 

myös jumalanpalveluksessa, jossa ei pitänyt rakentaa sukupuolittuneita raja-aitoja, 

joilla toisen julkinen profetointi tai rukoilu olisi erilaisessa asemassa toiseen 

nähden. Katseen ei tullut kohdistua miesten tai naisten arvon tai vapauden 

merkkeihin, vaan Kristukseen, joka oli läsnä naisten ja miesten rukoillessa ja 

profetoidessa yhdessä ja samassa jumalanpalveluksessa.  Kulttuurisesti sovelias 

pukeutuminen – pienillä rajoituksilla toisten huomioimiseksi – epäilemättä 

helpotti katseen suuntaamisessa Kristukseen. Vapaus ei ollut vapautta 

erottautumiseen, vaan vapautta yhdessä ruumiissa, jossa jokaisella jäsenellä on 

Jumalan antamat lahjansa ja armoituksensa (1. Kor. 12 & 13).  

Näin Paavali on johdatellut korinttilaiset hunnuttautumisen vaatijat 

näkemään mysteerikulttitaustaisenkin naisen miehen kunniana eikä peitettävänä, 

kenties miesten sopimattomien katseiden kohteena tai kenties jopa julkisesta 

puheesta käytännössä ulossuljettavana. Mysteerikulttitaustaisten vapauden 

kaipuuseen Paavali tarjoaa jotain parempaa erottautumisen sijaan: yhteyttä ja 

vastavuoroista kuulumista seurakuntaruumiiseen, jossa yhteys jumalalliseen ei 

vaatinut ulkoisia merkkejä tai pakanallisia rituaaleja. Paavali oli tarjonnut 

ratkaisuksi Kristusta, josta kaikki oli lähtöisin ja joka oli Jumalan.  

8 Yhteenveto ja johtopäätökset 
Paavalin kielto miehille peittää päänsä ja naisille käsky peittää päänsä jakeissa 1. 

Kor. 11:2–16 olisi vähäpätöinen mysteeri selvitettäväksi, ellei kyseinen kielto ja 

käsky olisi Paavalin tekstissä kytkeytynyt luomisteologiaan. Varsinkin 

yhdistettynä jakeen 11:3 pää-kytköksiin tämä teksti on usein tulkittu niin, että 

Paavali – ja itse Jumala – tarkoitti sukupuolten suhteet hierarkkisiksi siten, että 

naisten julkinen rooli seurakunnassa on miehiä rajatumpi. Raamatun tutkijat 

puolestaan eivät ole löytäneet tekstijaksolle sellaista selitystä, että tekstistä tulisi 

sisäisesti johdonmukaista. Selitykset ovat olleet hyvin monenkirjavia, kuten niihin 

liittyneet ristiriidatkin.  Ristiriidat ovat perinteisesti heijastuneet myös Raamatun 

käännöksissä, joissa on keinotekoisesti sanoja lisäämällä ja tekstin kielellisesti 

luonnollisinta merkitystä muokkaamalla pyritty saamaan tekstistä edes hiukan 

järkevän kuuloista – usein naisten kustannuksella. Johtopäätöksenä tutkimuksesta 

nousee ajatus, että ei ole mahdollista löytää yhtä pään peittämiseen liittyvää 

ongelmaa, johon teksti olisi Paavalin looginen vastine.  



 127

Tässä työssä lähdetäänkin tavallisuudesta poiketen hypoteesista, että 

Korintin pukeutumiskonfliktin taustalla ei ollut vain naisten ja miesten välinen 

häpeällinen käyttäytyminen tai ristiriita, vaan kyse on yhteiskuntaluokkien 

välisestä jakaantumisesta myös nais- että miesryhmän sisällä. Koska tiedämme, 

että pukeutuminen ilmaisi ihmisen yhteiskuntaluokan, voimme hyvin olettaa, että 

tästä seurasi luokkasidonnaisia riitoja myös pään peittämisen suhteen. Tämä 

lähtökohta – vaikkakin hypoteettinen – on varsin todennäköinen, kun ottaa 

huomioon kirjeen kuvaaman käytännöllisen ja teologisen tilanteen laajemmin. 

Naisten sisäisen konfliktin mahdollisuus on tutkimuksessa jäänyt lähes huomiotta, 

siitäkin huolimatta, että korinttilaisten ongelmien taustalla nähdään yleensä 

ihmisryhmien väliset jakolinjat ja ihmisten välinen kunnian ja aseman tavoittelu. 

Tässä työssä rakennetaan tilannekuva, joka tekee Paavalin tekstistä 

johdonmukaisen niin kielellisiltä yksityiskohdiltaan kuin teologialtaankin. Toisin 

sanoen oletetaan taustalle ihmisryhmien välisiä konflikteja, jotka liittyvät 

seurakunnan yleiseen ryhmäkuntaisuuteen ja monikulttuuriseen taustaan etnisesti, 

uskonnollisesti ja yhteiskunnallisesti. Koska Paavali kirjoittaa kirjeensä koko 

seurakunnalle, hänen on puhuteltava näitä kaikki ryhmittymiä samanaikaisesti 

myös pastoraalisesta roolista käsin. Hän ei halunnut osoittaa syyttävää sormeaan 

suoraan mihinkään ihmisryhmään, vaan halusi suostutella ihmiset näkemään asian 

hienovaraisemmin.  

Tutkimuksen johtopäätöksenä päädytään tilannekuvaan, jossa Paavali ei luo 

mitään uusia kulttuurista poikkeavia vaatimuksia pukeutumiselle erityisesti 

jumalanpalveluksessa. Sitä vastoin hän kieltää naisilta tavan, joka olisi ollut 

kaikille naisryhmille selkeästi häpeällistä jumalanpalveluskontekstin ulkopuolella. 

Jokainen nainen, joka olisi päästänyt hiuksensa valtoimiksi julkisella paikalla – 

sitomatta niitä pään päälle tai peittämättä aviohunnulla – olisi käyttäytynyt hyvin 

häpeällisesti jokaisessa ihmisryhmässä, aivan kuten Paavali varsin kirjaimellisesti 

kuvaa jakeissa 11:5–6.  Näin häpeällisesti käyttäytyivät kuitenkin jotkut 

mysteerikulttitaustaiset naiset rukoillessaan ja profetoidessaan. He eivät tuoneet 

suoraan pakanallisia jumaliaan mukanaan, mutta toivat vanhat tapansa etsiä 

yhteyttä jumalalliseen. Mysteerikulteissa tällainen tapa oli juuri valtoimiksi 

päästetyt hiukset. Korintin kaoottiseen jumalanpalvelukseen, jossa profeetat 

puhuivat toistensa päälle ja ihmiset puhuivat kielillä, ei ole vaikea kuvitella 

tätäkään ilmiötä.  



 128 

Jotta Paavalin tekstistä tulee johdonmukaista, joudumme olettamaan vielä, 

että naisten välillä oli sen kaltainen luokkakonflikti, että jotkut yläluokan naiset 

halusivat rajoittaa sosiaalisesti alempiensa, ainakin mysteerikulttitaustaisten 

naisten, vapauksia. He vaativat – tai Paavali ainakin oletti heidän esittävän 

vastaväitteenä – että kaikkien tulisi peittää päänsä huivilla tai aviohunnulla, kuten 

he itse tekivät. Ottaen huomioon, että kaikki naiset eivät käyttäneet aviohuntua, 

tämä olisi ollut samalla viesti siitä, että teidän panostanne julkiseen rukoiluun ja 

profetointiin ei oikeastaan tarvita laisinkaan. Tuohon aikaan ei ollut nykyaikaista 

feminismiä. Naisen asema oli sidottu jopa enemmän hänen yhteiskuntaluokkaansa 

kuin sukupuoleen.  

Kyse tekstijaksossa ei ole vain naisista, vaan myös miehet käyttäytyvät 

häpeällisesti, tosin eivät kulttuurillisesti, vaan suhteessa Kristukseen ja Kristuksen 

ruumiiseen. Jotkut yläluokan miehet peittivät päänsä rukoillessaan ja 

profetoidessaan, kuten olivat tottuneet roomalaisessa kultissa. Tapana oli, että 

arvostetut kansalaiset johtivat valtakunnan jumalille suoritettavia uhrimenoja pää 

peitettynä. Näin jotkut miehet osoittivat myös Korintin seurakunnassa asemaansa, 

asettuivat toisten miesten yläpuolelle.  Kyse oli myös miehillä teologisesti 

samankaltaisesta ongelmasta kuin naisilla: he toivat pakanalliset 

jumalanpalvelustavat kristilliseen seurakuntaan, jonne ne eivät sopineet. Paavali 

halusi, että kaikki osallistuvat jumalanpalvelukseen luokkaan, etniseen ryhmään 

tai sukupuoleen katsomatta. Profetoiminen tai rukoilu Jumalan läsnäolon paikassa 

ei ollut paikka korostaa omaa asemaansa, eikä varsinkaan tavoilla, jotka viittasivat 

epäjumalien palvontaan, ja saattoivat siten viedä seurakuntaa harhaan. Keisari ja 

Kristus olivat erilaisia ”Jumalan poikia” ja ”Jumalan kuvia”, eikä heitä pitänyt 

sekoittaa toisiinsa. Ettekö tiedä, että pieni määrä hapatetta hapattaa koko taikinan, 

Paavali kysyy luvussa 5.  Kun Paavali kieltää miehiä peittämästä päätään, hän 

vetoaa siihen, että he ovat Jumalan kuva ja kunnia. Olisi Kristuksen, heidän 

elämänsä alkulähteensä häpäisemistä, kunnian vastakohta, pukeutua aivan kuin 

olisivat kunnioittamassa keisaria Jumalana.  

Kun oletamme tämän kaltaisen tilannekuvan taustalle, Paavalin tekstistä 

tulee sekä kielellisesti, että teologisesti johdonmukaista.  Paavali puhuttelee 

samanaikaisesti sekä mies- että naisryhmiä johdattelemalla kaikki katsomaan 

Kristusta, ja Kristuksen kautta Jumalaa. Luomiskertomus palveli Paavalin 

tarkoitusta, sillä sen avulla hän saattoi johdatella riitaisat itsekkäästi käyttäytyvät 

ryhmät näkemään itsensä vastavuoroisessa suhteessa toisiinsa, riippuvina jo 



 129

luomisessa ja biologisesti toisistaan, toinen toistensa ja Jumalan kunniana. 

Jumalan kirkkauden ja kunnian tuli näkyä seurakunnan kokoontumisissa myös 

ihmisten kautta. Toisen kunniana oleminen sulki pois mahdollisuuden haluta 

häpäistä toista, miesten tapauksessa Kristusta ja Kristuksen ruumista ja naisten 

tapauksessa myös miehiä, sillä pukeutuivathan he kuin aviorikoksesta epäillyt 

naiset. Heidän hurmoksellinen vapautensa mysteerikulttien tapaan ”Hengessä” oli 

häpeäksi kaikille.  

Jakeen 11:3 ilmaisu ”jokaisen miehen pää on Kristus, naisen pää on mies ja 

Kristuksen pää on Jumala” pitää sisällään kreikankielisen pää-sanan merkityksen 

lähteenä ja alkuperänä, kuten jo varhaiset kirkkoisät asian ilmaisivat harhaoppeja 

vastaan taistellessaan. Tässä kontekstissa kyse on elämän lähteestä. Vaikka päiden 

rakenteeseen on usein luettu hierarkkinen suhde Jumalan, Kristuksen, miehen ja 

naisen välille, Paavali vaikuttaa käyttävän ilmaisua aivan päin vastaiseen 

tarkoitukseen. Hän haluaa osoittaa kaikkien yhdenvertaisuuden Jumalan edessä, 

samalla kun nainen ja mies ovat luotuja erillisiksi ja itsessään arvokkaiksi myös 

Hengessä ja hengellisinä. Tavoitteena ei ollut sukupuoleton tai androgyyni 

hengellinen ihminen, kuten Korintissa ilmeisesti ainakin jotkut uskoivat.  

Lisävihje siihen, että Paavalilla ei ole mielessään hierarkkinen suhde pää-

ketjun eri osapuolten välillä löytyy luvusta 3, jossa Paavalin hengellinen 

argumentti – ihmisten ylpeilyn ja paremmuus-kilpailun kontekstissa – päättyy 

jakeessa 3:23 sanoihin: ”te olette Kristuksen, ja Kristus on Jumalan”. Ilmaisu on 

sisällöllisesti hyvin lähellä jakeen 11:3 ilmaisua ”jokaisen miehen alkuperä on 

Kristuksessa,..., ja Kristuksen alkuperä on Jumalassa”. Selvästikään Paavali ei 

ilmaisulla halua korostaa miesten välistä luonnollista hierarkiaa. Päinvastoin hän 

haluaa sanoa, että aivan jokaisen miehen alkuperä ja elämän lähde löytyvät 

Kristuksessa. Kaikki ovat samalla viivalla, samaa sukua.  Se, että ”Kristuksen 

alkuperä on Jumalassa” vahvistaa, että kaikki on Jumalasta. Paavali haluaa saada 

kaikki katsomaan Kristukseen ja hänen kauttaan Jumalaan. Ristiinnaulitun 

Kristuksen Paavali tuo esille erityisesti juuri Korinttilaiskirjeessä. Tämä ei ole 

sattumaa, vaan juuri Korintin seurakunnan tilanne vaati ristiinnaulitun Kristuksen 

julistamista (1:23–29).  Ei ole mitään järjellistä syytä ajatella, että samassa 

lauseessa ilmaisun ”naisen alkuperä ja elämän lähde on mies” tarkoitus olisi 

vahvistaa hierarkkinen suhde naisen ja miehen välillä, jos lauseen muiden osien 

tarkoitus on päinvastainen.  



 130 

Sen sijaan Paavali halusi vahvistaa vastavuoroisen yhteyden naisen ja 

miehen välille (olihan mieskin syntynyt naisen kautta) erillisyyden sijaan. Nainen 

on miehen kunnia. Voi kysyä, miksi me niin helposti ajattelemme, että naisen 

luominen miehestä vähentää naisen arvoa. Kuitenkin mies luotiin tomusta, ja 

Jumala loi molemmat. Miten Paavalin aikalaiset olisivat lauseen ymmärtäneet? 

Kenties hekin eri tavoin. Hedelmällisyyskulttiin aiemmin osallistunut näki ehkä 

yhä naisen kaiken elämän lähteenä. Joku toinen oli poiminut filosofeilta ajatuksen 

siitä, että nainen oli luotu vähempiarvoisesta materiaalista, kun taas mies oli luotu 

jumalallisista aineksista. Paavali vetosi kirjoituksiin: nainen luotiin miehestä, eikä 

miestä naisesta. Nainen luotiin miestä varten, eli miehen vertaiseksi avuksi, kuten 

asia luomiskertomuksessa ilmaistaan. Miltä tämä mahtoi kuulostaa niiden 

korvissa, jotka ajattelivat Platonilta periytyvän ajatuksen mukaan, että todella 

ylevä sielu oli maskuliininen ja etsisi siksi rakkauden kohteensakin toisesta 

miehestä tai pojasta mieluummin kuin naisesta?  

Luomisjärjestys-argumenttinsa johtopäätöksenä Paavali totesi, että naisella 

tulee olla valta ja kontrolli päähänsä. Tämä oli osoitettu varsinkin niille, jotka 

päästivät hiuksensa avoimiksi hakiessaan yhteyttä jumalallisiin henkiin 

antautumalla niiden vietäviksi, myös hiustensa symboloimalla tavalla.  Paavali 

ennakoi näiden naisten vastustavan vapauksiensa rajoittamista, vaatimusta peittää 

päänsä hiuksillaan. Hän jatkaa nyt korostamalla heille vastavuoroisuutta Herrassa: 

”Ei ole naista ilman miestä, eikä miestä ilman naista”. Kaikki on alkuisin 

Jumalasta. Paavali voi vain vedota siihen, että kuulijat päättelisivät itse mikä on 

sopivaa. Lopuksi hän vielä halusi varmistaa, että hunnuttautumista luultavasti 

vaativat naiset eivät pääsisi sanomaan, että hiukset sinällään ovat häpeäksi.  Hän 

jatkaa sanomalla, että pitkät hiukset (pään päällä) ovat naiselle kunniaksi ja 

annettu hunnun sijaan. Hunnuttautumista ei pitänyt kaikilta vaatia. Ulkoisten 

tapojen varaan rakentuva hengellisyys, varsinkaan jos sillä eroteltiin ihmisiä, ei 

ollut Paavalin teologian painotus. Sekin vei katseen pois Kristuksesta.  

Viimeiseksi Paavali vielä toteaa, että jos joku haluaa tästä kiistellä ja haastaa 

riitaa, niin ei meillä eikä Jumalan seurakunnilla ole tapana vaatia 

hunnuttautumista.    

Siitä Paavali sitten jatkaakin asialla, josta ei voi korinttilaisia laisinkaan 

kiittää. He nimittäin häpäisevät Kristuksen ruumista jopa Herran ateriallakin. 

Sielläkin rikkaat ja ylhäiset halveksivat sosiaalisesti alempiaan. 



 131

Jatkossa voisi kenties pohtia, auttaisiko tässä työssä esitetty tilannekuva ja 

jakson 1. Kor. 11:2–16 tulkinta ymmärtämään toista hankalaa ja ristiriitaista 

naiskohtaa jakeissa 1. Kor. 14:34–35.  

 

 

Liite 1 
Wayne Grudem294 listasi 2336 κεφαλή -sanan esiintymää antiikin kirjoittajilta 

vuodesta 700 eKr. vuoteen 300 jKr. Näistä noin 88 prosenttia kuvasi fyysistä 

päätä. Asioista puhuttaessa hän jakoi sanat seuraaviin kategorioihin (suluissa 

lukumäärät)295:  extremity, end, top; starting point in series or row (69); prominent 

part (6); in arguments: summary conclusion, or main point (17).  

Henkilöistä puhuttaessa  

used to refer to the whole person (119); life (as in capital punishment) (14);  

’persons of superior authority or rank, or ”ruler”, ”ruling part” (49).  

Source or origin, persons or thing from which something else is derived or 

obtained (0). 

 

Grudemin 49 auktoriteetti-kategoriaan kuuluvasta kohdasta 12 on UT:sta ja 18 

Septuagintasta tai muista VT:n kreikankielisistä versioista. Muut ovat seuraavista 

lähteistä (suluissa lukumäärät): Herodotos (2), Platon (1), 12 patriarkan 

testamentit (1), Plutarkhos (7), Filon (5), Apostoliset isät (1), Kreikkalainen 

antologia (1), Libanios (1).  Näistä UT:n ja Septuagintan ulkopuolisista 

merkityksistä useita siteeraa myös Fitzmayer, joka pyrkii osoittamaan (Grudemin 

tapaan), että Paavalin ajan lukijat olisivat ymmärtäneet κεφαλή -sanalla myös 

(vain) johtajaa ja hallitsijaa (leader/ruler), eikä lähdettä tai alkuperää.296 Grudemin 

luokittelun ja siitä tehtävät johtopäätökset ovat monet sittemmin 

kyseenalaistaneet.  Bilezikian huomauttaa, että on virheellistä kategorisoida 

’ruling part’ merkitys samaan kategoriaan johtajaa tai auktoriteettia merkitsevien 

henkilöiden kanssa. Hän osoittaa, että useissa Grudemin tapauksissa kyse on juuri 

’ruling part’ merkityksestä, ei itse hallitsijaa tarkoittavasta merkityksestä.  

 

                                                
294  Grudem on evankelikaalinen teologi, joka on mm. perustanut järjestön, jonka tarkoituksena on 
luoda ja edesauttaa teologiaa ns. luomisjärjestyksen (= mies naisen johtaja ja auktoriteetti 
perheessä ja kirkossa) säilyttämiseksi.   
295 Grudemin taulukoidut tulokset olen ottanut Bilezikianilta (1985, 216).  
296 Fitzmayer 1993, 80-88. 



 132 

Lähde- ja kirjallisuusluettelo 

Lyhenneluettelo 

  
CBQ  Catholic Biblical Quarterly  
CCEL Christian Classics Etherreal Library  
JBL  Journal of Biblical Literature 
JSNT  Journal for the Study of the New Testament 
LS  Liddell, H.G. & Scott, R.  
NovT  Novum Testamentum 
SBL  Society of Biblical Literature 
TDNT Theological Dictionary of the New Testament 
TDOT Theological Dictionary of the Old Testament 
TLG  Thesaurus linguae graecae   

 

Lähteet ja apuneuvot 
 
Aejmelaeus, Lars 
2008 Uuden testamentin kreikan kielioppi. Helsinki: Kirjapaja. 
 
Ancient Christian Commentary on Scripture  
1999 1–2 Corinthians. Ed. Gerald Bray. New Testament VII. General ed. 

Thomas C. Oden. Downers Grove, IL: Inter Varsity Press. 
 
Apostoliset isät 
1989 Suomalaisen teologisen kirjallisuusseuran julkaisuja 163. Suom. 

Heikki Koskenniemi. 2. Uudistettu painos. Jyväskylä. 
 
Bauer, Walter 
1988 Griechisch-deutsches Wörterbuch zu den Schriften des Neuen 

Testaments und der frühchristlichen Literatur. 6. neu bearbeitete 
Aufl. Berlin: de Gruyter. 

 
Blass, Friedrich & Debrunner 
1976 Grammatik des neutestamentlichen Griechisch. Bearbeitet von 

Friedrich Rehkopf. 14. Auflage. Göttingen: Vandenhoeck & 
Ruprecht. 

 
Computer-Konkordanz zum Novum Testamentum Graece 
1980 Computer-Konkordanz zum Novum Testamentum Graece 
  von Nestle-Aland, 26. Auflage und zum Greek New Testament, 

3rd Edition. Herausgegeben vom Institut für Neutestamentliche 
textforschung und vom Rechen Zentrum der Universität Münster 
unter besonderer mitwirkung von H. Bachman und W.A. Slaby. 
Berlin: de Gruyter. 

 
Epiktetos 
1978 Käsikirja ja Keskusteluja.  Suom. Marja Itkonen-Kaila. Keuruu: 

Otava. 



 133

 
 
Gyllenberg, Rafael 
2001 Uuden testamentin kreikkalais-suomalainen sanakirja. Helsinki: 

Yliopistopaino. 
 
Hatch, Edwin & Redpath, Henry A. 
1998 A Concordance to the Septuagint and the Other Greek Versions of 

the Old Testament (Including the Apocryphal Books). 2nd ed. 
Grand Rapids, MI: Baker. 

 
Liddell, H.G. & Scott, R. 
1973 Greek-English Lexicon. Revised and augmented by H. S. Jones 

with the assistance of Roderick McKenzie. Oxford: Clarendon 
Press. 

 
Novum Testamentum Graece 
1993 Novum Testamentum Graece post Eberhard et Erwin Nestle 

editione vicesia septima revisa communiter ediderunt Barbara et 
Kurt Aland et al. 27. revidierte Aufl. Stuttgart: Deutsche 
Bibelgesellchaft. 

 
Palmén, Erkki & Pekkanen, Tuomo 
1983 Elementa Linguae Latinae. Helsinki: Gaudeamus. 
 
Perseus Digital Library 
– Ed. Gregory R. Crane. Tufts University. 

http://www.perseus.tufts.edu/hopper/ 
 
Theological Dictionary of the New Testament 
1965 Ed. Gerhard Kittel. (Translated from Theologischer Wörterbuch 

zum Neuen Testament. Dritter Band. Stuttgart: W. Kohlhammer 
Verlag). Grand Rapids, MI: Eerdmans. 

 
Theological Dictionary of the Old Testament 
2004 Ed. G. Johannes Botterweck, Helmer Ringgren and Heinz-Josef 

Fabry. (Translated from Theologischer Wörterbuch zum Alten 
Testament). Grand Rapids, MI: Eerdmans. 

 
Thesaurus linguae graecae (TLG) 
–  A Digital Library of Greek Literature, Abridged Online TLG. 

http://www.tlg.uci.edu. 
 
 
 
 
 

 

 



 134 

Kirjallisuus 

 
 
Aejmelaeus, Lars 
1981 Paavali ja Korinton hurmos. Tutkimus 1. Korinttolaiskirjeen luvuista 

12–14. Helsinki: Suomen eksegeettisen seuran julkaisuja 36. 
2005 Schwachheit als Waffe. Die Argumentation des Paulus im Tränenbrief (2 

Kor. 10-13). Schriften der Finnischen Exegetischen Gesellschaft 78. 
Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht. 

2004 Paavali ja naiset seurakunnassa. Etsijä 1/2004, 27–31. 
 
Aejmelaeus, Anneli 
2010 The Septuagint and Oral Translation. In XIV Congress of the IOSCS, 

Helsinki. Ed. Melvin K.H. Peters. Atlanta: SBL, 5–13. 
2004 Usko, toivo ja semantiikka. Septuagintan psalmien kielestä ja sen 

vaikutuksesta Paavaliin. Teologinen Aikakauskirja, 247–258. 
 
Annala, Pauli 
1993 Antiikin teologinen perintö. Helsinki: Yliopistopaino. 
 
Badiou, Alain 
2011 Apostoli Paavali. Universalismin perustaja. Helsinki: Gaudeamus. 
 
Balch, David, L. 
1981 Let Wives Be Submissive: The Domestic Code in 1 Peter. SBL 

Monograph Series 26. Atlanta, GA: Scholars Press. 
 
Barrett, C.K 
1971 A Commentary on the First Epistle to the Corinthians. Black’s New 

Testament Commentary. London: A&C Black.  
 
Bartchy, Scott S. 
2008 Who Should Be Called “Father”? Paul of Tarsus between the Jesus 

Tradition and Patria Potestas. In The Social World of the New Testament. 
Insights and Models. Eds. Jerome H. Neyrey & Eric C. Stewart. 
Peabody, MA: Hendrickson, 165–180. 

1999 Undermining Ancient Patriarch: The Apostle Paul’s Vision of a Society 
of Siblings. Biblical Theology Bulletin 29/2, 68–77.  

1990  Slavery as Salvation. The Metaphor of Slavery in Pauline Christianity. 
New Haven: Yale University Press. 

1973 First-Century Slavery and 1 Corinthians 7:21. SBL: Dissertation series 
11. Chico, CA: Scholars Press. 

 
Baer, Richard A.  
1970 Philo’s use of the categories male and female. Arbeiten zur Literatur und 

Geschichte des Hellenistischen Judentums. Leiden: E. J. Brill.   
 

 
 
 
 
 



 135

Belleville, Linda L.  
2000 Women Leaders and the Church. Three Crucial Questions. Grand 

Rapids, Michigan: Baker Books.  
 
2003 KEΦΑΛΗ and The Thorny Issue of Head Covering in 1 Corinthians 

11:2-16. In Paul and the Corinthians: Studies on a Community in 
Conflict. Essays in Honour of Margaret Thrall. Eds. Trevor J. Burke & 
Keith Elliot.  Novum Testamentum Supplements 109, 215–231. 

 
Beuken 
 .TDOT, 248–259 .ראש 2004
 
Birkey, Del 
2005  The Fall of Patriarchy. Its broken legacy judged by Jesus & the 

apostolic house church communities. Tucson: Fenestra books. 
 
Bilezikian, Gilbert 
1985 Beyond Sex Roles. What the Bible Says About a Woman’s Place in 

Church and Family. Grand Rapids, Michigan: Baker Books. 
 
Bruit Zaidman 
1992 Pandora’s Daughters and Rituals in Grecian Cities.  A History of Women 

in the West. I. From Ancient Goddesses to Christian Saints. Ed. Pauline 
Schmitt Pantel. Cambridge: Harvard University Press, 338–376. 

 
Bushnell, Katharine C. 
1921  God’s Word to Women, One Hundred Bible Studies on Woman’s Place 

in the Church and Home. Uudelleen julkaistu 2003. Minneapolis, MN: 
Christians for Biblical Equality.  

 
Calvin, John 
1546 Commentary on Corinthians – Vol. 1. CCEL. 

https://www.ccel.org/ccel/calvin/calcom39.xviii.i.html. Viitattu 
16.1.2017. 

 
Conzelmann, Hans 
1975 1 Corinthians. A Commentary on the First Epistle to the Corinthians. 

Hermeneia–A Critical and Historical Commentary on the Bible. 
Philadelphia: Fortress. 

 
Craffert, Pieter F.  
2010 Altered States of Consciousness: Visions, Spirit Possession, Sky 

Journeys. In Understanding the Social World of The New Testament. 
Eds. Dietmar Neufeld & Richard E. DeMaris. New York, NY: 
Routledge. 

 
Crossan, John & Reed, Jonathan 
2005 In Search of Paul. How Jesus’s Apostle Opposed Rome’s Empire with 

God’s Kingdom. New York: HarperCollins. 
 
 
 



 136 

Crouch, James E. 
1972 The Origin and Intention of the Colossian Haustafel. Göttingen: 

Vandenhoeck & Ruprecht. 
 
deSilva, David A. 
2000 Honor, Patronage, Kinship & Purity. Unlocking New Testament 

Culture. Downers Grove, IL: InterVarsity Press. 
 
Dunn, James D. G. 
1998 The Theology of Paul the Apostle. Edinburgh: T&T Clark. 
 
Dunn, J.D.G. & Charlesworth, James H. 
2006 Qumran’s Some Works of Torah (4Q394–399 [4QMMT] and Paul’s 

Galatians. The Bible and the Dead Sea Scrolls. Vol.3: The Scrolls and 
Christian Origins. Ed. James H. Charlesworth. Waco, TX: Baylor 
University Press.  

 
Edersheim, Alfred 
1876 Sketches of Jewish Social Life. CCEL. 

http://www.ccel.org/ccel/edersheim/sketches.i.html. Viitattu 16.1.2017. 
 
Fee, Gordon D. 
2005 Praying and Prophesying in the Assemblies: 1 Cor. 11:2–16. In 

Discovering Biblical Equality. Complementarity Without Hierarchy. 
Eds. Ronald W. Pierce & Rebecca Merrill Groothuis. Downers Grove, 
Illinois: InterVarsity Press, 142-160.  

1987 The First Epistle to the Corinthians. Grand Rapids, Michigan: 
Eerdmans. 

 
Finney, Mark 
2010 Honour, Head-coverings and Headship: 1 Corinthians 11.2–16 in its 

Social Context. JSNT 33.1, 31–58. 
1978 Women in The Pre-Pauline And Pauline Churches. Union Seminary 

Quarterly Review XXXIII/3&4, 153–165. 
 
Fitzmyer, Joseph A.  
1993 According to Paul. Studies in the Theology of the Apostle. Mahwah, NJ: 

Paulist Press. 
 
Frennesson, Björn 
1999 “In a Common Rejoicing”. Liturgical Communion with Angels in 

Qumran. Diss. Acta Universitatis Upsaliensis. Studia Semitica 
Upsaliensia 14. Uppsala. 

 
Fung, R.Y.K. 
1993 Body of Christ. In Dictionary of Paul and His Letters. Eds. Gerald F. 

Hawthorne & Ralph P. Martin. Downers Grove, Illinois: InterVarsity. 
76–82.  

 
Gill, David W.J. 
1990 The Importance of Roman Portraiture for Head-Coverings in 1 

Corinthians 11:2–16. Tyndale Bulletin 41.2. 



 137

 
Gundry-Volf, Judith M. 
1997 Gender and Creation in 1 Corinthians 11:2-16. A Study in Paul’s 

Theological Method. Evangelium Schriftauslegung Kirche. Festschrift 
für Peter Stuhlmacher zum 65. Geburtstag. Göttingen: Vandenhoeck & 
Ruprecht, 151–171. 

 
Grudem, Wayne 
1991 The Meaning of Kephalē (“Head”): A Response to Recent Studies. In 

Recovering Biblical Manhood & Womanhood. A Response to 
Evangelical Feminism. Eds. John Piper & Wayne Grudem. Wheaton, 
Illinois: Crossway, 425–468.  

 
Hooker, Morna D. 
1964 Authority on Her Head: An Examination of 1 Cor 11:10. New Testament 

Studies 10, 410–416. Uudelleen julkaistu teoksessa From Adam to 
Christ. Essays on Paul. 2008. Eugene, OR: Wipf and Stock, 113–120. 

 
Ilan, Tal  
1994       Jewish Women in Greco-Roman Palestine:  an inquiry into image and 

status. Texte und Studien zum Antiken Judentum, Tübingen: Mohr. 
 
Instone-Brewer, David 
2004 The Scandal of Equality in the Epistles. Paper presented at the 

Conference of Christians for Biblical Equality in Durham, UK. 4.9.2004. 
 
Jobes, Karen H &, Silva, Moisés 
2000 Invitation to the Septuagint. Grand Rapids, MI: Baker. 
 
Johnson, Alan F. 
2006 A Meta-Study of the Debate over the Meaning of “Head” (Kephalē) in 

Paul’s Writings. Priscilla Papers 20/4, 21–29. 
 
Kaiser, Walter C. 
– Correcting Caricatures:  The Biblical Teaching on Women. Artikkeli 

internet-sivulla. http://www.walterckaiserjr.com/womenpage4.html. 
Viitattu 22.12.2016. 

 
Keener, Craig S. 
2005 1-2 Corinthians. New Cambridge Bible Commentary. New York: 

Cambridge University Press. 
1993 Man and Woman. In Dictionary of Paul and His Letters. Ed. Gerald F. 

Hawthorne & Ralph P. Martin. Downers Grove, Illinois: InterVarsity 
Press, 585. 

1992 Paul, Women & Wives. Marriage and Women’s Ministry in the Letters 
of Paul. Peabody, MA: Hendrickson. 

 
Kroeger, Catherine 
1993 Head. In Dictionary of Paul and His Letters. Ed. Gerald F. Hawthorne & 

Ralph P. Martin. Downers Grove, Illinois: InterVarsity Press, 375–377. 
1991 The Classical Concept of "Head" as "Source". In Equal to Serve. Ed. G 

Gaebelein Hull. London: Scripture Union, 267–283.  



 138 

1987 The Apostle Paul and the Greco-Roman Cults of Women. Journal of the 
Evangelical Theological Society 30/1. 

 
Kroeger, Richard & Kroeger, Catherine 
2003 Rethinking 1 Timothy 2:11-15 in Light of Ancient Evidence. I Suffer Not 

a Woman. Grand Rapids, MI: Barker Books. 
 
Koester, Helmut 
1995 Introduction to the New Testament. Vol. 1: History, Culture, and 

Religion of the Hellenistic Age. 2nd ed. Berlin: Walter de Gruyter. 
 
Kujanpää, Katja 
2012 ”Ja Jesaja sanoo rohkeasti”. Kirjoitusten lainaukset Paavalin 

argumentaatiossa Roomalaiskirjeen 10. luvun jakeissa 5–21. Uuden 
testamentin eksegetiikan pro gradu -tutkielma. Helsinki. 
https://helda.helsinki.fi/bitstream/handle/10138/37775/jajesaja.pdf. 

 
Kuula, Kari 
2002 Nainen uudessa uskossa. Uuden testamentin naiskuvia. Helsinki: 

Kirjapaja. 
 
Lakey, Michael 
2010 Image and Glory of God. 1 Corinthians 11:2–16 as a Case Study in 

Bible, Gender and Hermeneutics. Library of New Testament Studies 
418, Ed. Mark Goodacre, London: T&T Clark International. 

 
Leppä, Outi 
2000 The Making of Colossians. A Study on the Formation and Purpose of a 

Deutero-Pauline Letter. Diss., University of Helsinki.  
 
MacDonald, Dennis Ronald 
1987 There is no Male and Female. The Fate of A Dominical Saying in Paul 

and Gnosticism. Harvard Dissertations in Religion No 20. Philadelphia: 
Fortress Press. 

 
MacDonald, Margaret Y. 
2010 Kinship and Family in the New Testament World. Understanding the 

Social World of the New Testament. Eds. Dietmar Neufeld & Richard E. 
DeMaris. New York: Routledge. 

 
Malina, Bruce J & Pilch, John J. 
2006 Social-Science Commentary on the Letters of Paul. 

Minneapolis:Augsburg Fortress. 
 
Martin, Dale B. 
1995 The Corinthian Body. New Haven: Yale University Press. 
 
Martin, Troy W 
2004 Paul's Argument from Nature for the Veil in 1 Corinthians 11:13–15: A 

Testicle instead of a Head Covering. JBL 123/1, 75–84. 
 
 



 139

Meeks, Wayne A. 
1974 The Image of the Androgyne: Some Uses of a Symbol in Earliest 

Christianity. History of Religions 13/3, 165–208. 
 
Meggitt, Justin J. 
2004 The Social Status of Erastus (Rom. 16:23).  Christianity at Corinth. The 

Quest for the Pauline Church. Eds. Edward Adams & David G. Horrell, 
Louisville, KY: Westminster John Knox Press, 219–225. 

 
Meier, John P. 
1978 On the Veiling of Hermeneutics (1 Cor 11:2-16). CBQ 40, 212–226. 
 
Mitchell, Margaret M. 
1991 Paul and the Rhetoric of Reconciliation. An Exegetical Investigation of 

the Language and Composition of 1 Corinthians. Tübingen: J.C.B. 
Mohr. 

 
Murphy-O’Connor  
1976 The Non-Pauline Character of 1 Corinthians 11:2–16? JBL 95/4. 
 
Oakes, Peter 
2009 Reading Romans in Pompeii. Paul’s Letter at Ground Level. 

Minneapolis: Fortress Press. 
 
Oepke 
1971 κατακαλύπτω. TDNT. Ed. Gerhard Kittel. Vol III. Grand Rapids, MI: 

Eerdmans. 
 
Ojanperä, Katarina 
2014  Kuka vaiensi naiset? Eksegeettinen analyysi interpolaatioteoriasta 

jakeiden 1. Kor. 14:34–35 selitysmallina. Uuden testamentin 
eksegetiikan pro gradu -tutkielma. Helsinki. 
https://helda.helsinki.fi/bitstream/handle/10138/136398/kuka%20vaiensi
%20naiset.pdf 

 
Økland, Jorunn 
2004 Women in Their Place: Paul and the Corinthian Discourse of Gender 

and Sanctuary Space. Journal for the Study of the New Testament 
Supplement Series. London: T&T Clark International. 

 
Osiek, Carolyn & Margaret MacDonald 
2006 A Woman’s Place. House Churches in Earliest Christianity. 

Minneapolis: Fortress Press. 
 
Padgett, Alan 
1984 Paul on Women in the Church: The Contradictions of Coiffure in 1 

Corinthians 11:2–16.  JSNT 20, 69–86.  
2003 Beginning with the End in 1 Cor. 11:2–16. Understanding the passage 

from the bottom up. Priscilla Papers 17/3, 17–23. 
 
Pagels, Elaine 
1988 Adam, Eve and the Serpent. New York: Random House. 



 140 

 
Payne, Philip B. 
2009  Man and Woman, One in Christ. An Exegetical and Theological Study 

of Paul’s Letters. Grand Rapids, MI: Zondervan. 
 
Peters, Janelle 
2008 The Imperishable Crown: Pauline Athletic Metaphors and Head 

Coverings as Egalitarianism and Anti-Imperialism. Paper presented at 
SBL Meeting, March 7–9. 

 
Pihlava, Kaisa-Maria 
2016 The Authority of Women Hosts of Early Christian Gatherings in the 

First and Second Centuries C.E. Diss. Helsinki. Helsinki: Unigrafia. 
https://helda.helsinki.fi/bitstream/handle/10138/167836/  

 THEAUTHO.pdf 
 
Ricotta, Patti 
2004 Exegesis of John 17:20–26. Jesus’ Farewell Prayer. Course paper at the 

Gordon Conwell Seminary, 17.12.2004. 
 
Robertson, Archibald & Plummer, Alfred 
1999 The Critical and Exegetical Commentary on The First Epistle of St Paul 

to the Corinthians. Edinburgh, Scotland: T&T Clark. 
 
Rousselle, Aline 
1992 Body Politics in Ancient Rome. A History of Women in the West. I. 

From Ancient Goddesses to Christian Saints. Ed. Pauline Schmitt Pantel. 
Cambridge: Harvard University Press, 296–336. 

 
Saarinen, Risto 
2008 The Pastoral Epistles with Philemon & Jude. Brazos Theological 

Commentary on the Bible. Grand Rapids, MI: Brazos Press. 
 
Sandelin, Karl-Gustav 
1976 Die Auseinandersetzung mit der Weisheit in 1. Korinther 15. Diss. 

Meddelanden från Stiftelsen för Åbo Akademi forskningsinstitut.  
 
Schlier, Heinrich 
1965  κεφαλή, ἁνακεφαλαιόομαι. TDNT, 673–682. 
 
Schrage, Wolfgang 
1993 Der Erste Brief an die Korinther. Evangelisch-katholischer Kommentar 

zum Neuen Testament VII/2. Düsseldorf: Benziger Verlag AG. 
 
Schreiner, Thomas 
1991 Head Coverings, Prophecies and the Trinity: 1 Corinthians 11:2–16. 

Teoksessa Recovering Biblical Manhood and Womanhood. A Response 
to Evangelical Feminism. Eds. John Piper & Wayne Grudem. Wheaton 
Illinois: Crossway Books. 

 
 
 



 141

Schüssler Fiorenza, Elisabeth 
2002 In Memory of Her. A Feminist Theological Reconstruction of Christian 

Origins. New York, NY: The Crossroad Publishing. 
1978 Women In The Pre-Pauline And Pauline Churches. Union Seminary 

Quarterly Review. Vol.XXXIII/3&4, 153–166. 
 
Smith, Moody D. 
1988 The Pauline literature. It is Written: Scripture Citing Scripture. Essays in 

Honour of Barnabas Lindars, SSF.  Eds. D.A. Carson & H.G.M. 
Williamson. Cambridge: Cambridge University Press. 

 
Sollamo, Raija 
1992 Naisten alistaminen Uudessa testamentissa. Aimo Annos Eksegetiikkaa. 

Piispa Aimo T. Nikulaisen juhlakirja. Helsinki: Kirjapaja, 160–173. 
 
Stark, Rodney 
1996 Rise of Christianity: How the Obscure, Marginal Jesus Movement 

Became the Dominant Religious Force in the Western World in a Few 
Centuries. Princeton: Princeton University Press. 

 
Sterling, Gregory E. 
1995 “Wisdom among the Perfect:” Creation Traditions in Alexandrian 

Judaism and Corinthian Christianity. NovT 37/4, 355–384. 
 
Theissen, Gerd 
2004 Social Stratification in the Corinthian Community: A Contribution to the 

Sociology of Early Hellenistic Christianity. Christianity at Corinth. The 
Quest for the Pauline Church. Eds. Edward Adams & David G. Horrell. 
Louisville, KY: Westminster John Knox Press, 97–105. 

 
Thiselton, Anthony C. 
2000 The First Epistle to the Corinthians. A Commentary on the Greek Text. 

New International Greek Testament Commentary.Eds. I. Howard 
Marshall & Donald A. Hagner. Grand Rapids, Michigan:  Eerdmans. 

 
Thompson, Cynthia L. 
1988 Hairstyles, Head-coverings, and St. Paul. Portraits from Roman Corinth. 

Biblical Archaeologist. June 1988. 
 
Tromph, G.W. 
2006 On Attitudes On Attitudes Toward Women in Paul and Paulinist 

Literature: 1 Corinthians 11:3–16 and Its Context. CBQ 42. 
 
Volf, Miroslav 
1998 After Our Likeness. The Church as the Image of the Trinity. Grand        

Rapids, Michigan: Eerdmans.  
 
Walker William O. 
1983 The “Theology of Woman’s Place” and the “Paulinist” Tradition.      

Semeia: An Experimental Journal for Biblical Criticism 28, 101–112. 
Alunperin julkaistu 1982: Trinity University Studies in Religion, 11: “In 
Honor of Guy Harvey Ranson”, 131-152. 



 142 

 
Wassén, Cecilia 
2009 Enkeleitä ja riivaajia. Teoksessa Aarre saviastioissa. Qumranin tekstit 

avautuvat. Toim. Jutta Jokiranta. Helsinki: Kirjapaja, 307–318.    
 
Watson, Francis 
2000 Agape, Eros, Gender. Towards a Pauline Sexual Ethic. Cambridge, UK: 

Cambridge University Press.  
 
Wiley, Tatha 
2005       Paul and the Gentile Women, Reframing Galatians. New York:  
       Continuum Publishing. 
 
Winter, Bruce W. 
2003  Wives, Roman Widows. The Appearance of New Women and the Pauline 

Communities. Cambridge: Eerdmans Publishing.  
2001 After Paul left Corinth. The Influence of Secular Ethics and Social 

Change. Grand Rapids, MI: Eerdmans..   
– You Were What You Wore in Roman Law: Deciphering the Dress 

Codes of 1 Timothy 2:9–15 – SBL Forum.   
 http://sbl-site.org/Article.aspx?ArticleID=277. Viitattu joulukuu 2016. 
 
Wire, Antoinette Clark 
2003 The Corinthian Women Prophets. Eugene, OR: Wipf and Stock 

Publishers. 
 
Witherington, Ben  
1988 Women in the Earliest Churches. Cambridge: Cambridge University 

Press. 
 
Worthington, Jonathan David 
2011 Creation in Paul and Philo. The Beginning and Before. 

Wissenschaftliche Untersuchungen zum Neuen Testament. 2. Reihe 317. 
Tübingen, Germany: Mohr Siebeck. 

2010 The Beginning and Before: Interpreting Creation in Paul and Philo. 
Durham University. Diss. http://etheses.dur.ac.uk/397/ 

 
Wright, N.T. 
2013 Paul and the Faithfulness of God. Minneapolis: Fortress Press. 
2006 4QMMT and Paul: Justification, ’Works’, and Eschatology. History and 

Exegesis: New Testament Essays in Honor of Dr E. Earle Ellis for His 
80th Birthday. Ed. Aang Won (Aaron) Son. New York: T&T Clark.  

 

 

 

 

 

 

 


